10/0

روزغرسب ماجستد ف الآداب

المنعن المجالي المحتمالي وأشره في النق والمعتربي

79485

دَارالعِهم للمَلايثين سيروت سيروت

1907

+ut- outlier

at. 007.52



الطبعة الأولى بروت ، توار ١٩٥٢ « أن الشرق يحتاج إلى العلم دون الفن ، فالفن عندنا كثير . » هذا ما قاله لي مرة شاب هندي كان طالباً للطب في بيروت وكان إلى جانب معارفه الطبنة يتقن الرقص والغناء . واني عندما افكر في هـذا القول ارى شدة خطأه بالقياس الى الشرق العربي . قد ينطبق هذا التعميم الى حد ما عـلى الهند والصين وامثالمها من بلدان الشرق الاقصى ، العربقة في فنونها ، الاصلة في طابعها ، حيث البراعـة في الفنون اليدوية تبلغ شأواً بعيداً نستدل عليه بهذه التحف والاواني الدي 'يصدرونها الينا، وحيث نجد من فنون الغناء والرقص المحلي وآثار النصوير والنقش ما لا تجاريه فنون اوروبا في عصرها الحاضر .

إما نحن ابناء هذا الشرق ، فقد ُجِعلنا على مفترَق طرق وصرنا معبراً الشعوب الدنيا ونهباً موزعاً بينها ،وقد فقدنا الزعامة العلمية الذي كانت للعرب في القرون الوسطى ونكاد ننسى الفنون التي ظهرت عندنا في عصور مختلفة . فادا نخن اليوم عنس فقراء ليس لنا فن الشرق و لا علوم الغرب .

قد يرى بعضهم - كما رأى افلاطون - ان الفن ترف ومتعة يستغنى عنهما وان حاجتنا الى العلوم العملية ، دون الفنون. وفاتهم ان الفن اصيل في النوع الانساني يتطور دون ان يموت ، ينحط بانحطاط الشعب ويرقى برقيه وهو متمم العلم كما ان العلم متمم له ، وبدون الاثنين معاً لا تتم ثقافة لأن كليها للفكر الانساني ولدان توأمان .

كان العرب في جاهليتهم محدودي المعثة والثقافة قلما عرفوا من الفنون سوى الشعر والخطابة ـ فنون اللسان ـ وكأنهم جهلوا جميع الفنون البدوية سوى حمل

السلاح . ولا ندري اي اثر من ذلك النقص القديم قــد ورثناه من هؤلاء الجدود الاقدمين . لكن الثابت أن أجدادنا الاقربين في ربوع الهلال الخصيب كأن لهم في الفنون المختلفة باع طولي ــ و إن كانت فنونهم اقل تنوعاً من فنون اليونان ــ وقد اشتهر صناع دمشق مجذق عجيب لا يزال منه أثَّر في احفادهم اليوم . كذلك آثار الفينيقيين والآراميين وغيرهم من جا وذنا الأباعد تشهد ببراعة سكان هذه البلاد في عهود النشاط

لكننا اليوم في عهد حمول . ومسؤوليتنا شاقة فأدحة : أن نبعث القديم المنسي ونضيف اليه ما يعوزه من تنوع واتقان وتجديد، و في الوقت نفسه ان نعمم الثقافة الفثية وننهض بمستوى الاذواق لنستطيع التمييز بسبين الرغيص المنحط والرفيع العالمي من الفنون فنصدف عن الافلام الهزيلة وانواع الموسيقي المريضة التي لا نؤال تطغى على مجتمَّعنا وتلاقي فيه الانصار والمعجبين . وحينتُذ يضطر رجبال الفن أو المنتسبون اليه الى مضاعفة جهودهم لينتجوا غير هذه الانغام التقليدية وغين هـــــذه الهاذج البالية في اي فن كان .

وليس ادعى الى تحقيق هذه الغاية من دراسة روائع الفن والأدبالعالميةوجسن تفهيها والآلمام عا يتيسر من انواع النقد الحديث الذي يزداد في العصر الحاضر تشعباً

كانت هذه الدراسة نتيجة لتلك الرغبة في الدرس والتفهم . وهـي لا تعدُّو كونها دراسة شخصية آثوت نشرها عله يكون لغيري بهــا النتفاع لا سيما بـــــين

الزول غريب

+ النقد الجالي هـــو نقد للفن مبني على اصول الاستاطيقي او علم الجمال ( يعنى بدرس الاثر الفني من حيث مزاياه الذاتية ومواطن الحسن فيه بقطع النظر عـــن البيئة والعصر والتاريخ وعلاقة هذا الاثر بشخصة صاحبه .

وهو يفترض للجال إصولاً إو قواعد تجمعت على العصور واصح بالامكات استخلاصها من خلال الاقوال المتباينة والمباحث المتضاربة في الموضوع ثم استعالما مقياساً للجال في الاثر الفي الذي نويد نقده .

وهو يفترض ايضاً ان الجمال هو قوام الفن او صفة لازمة له . ولذا وجبذان تتوفر في الفن قواعد الجمال التي تبارى في تعديدها وتصنيفها الباحثون . ويفترض ايضاً الن الفنون الجميلة على اختلافها تشترك في اصول وأحدة اساسية 4 فقد لا يرى الانسان العادي اقل شبه او صلة بين لوحة فنية وقصيدة غنائية او بين قطعة موسيقية وغثال منحوت . لكن الناقد البصير يستطيع ان يرى الصلات الحفية بين الواع القن ويتبين اصولاً واحدة في كل منها به

آمامنا آدن افتراضات عدة يصح ان تُكون مدار بحثنا في هذه الرسالة . هل اللحمال أصول وما هي ? هل الجمال صفة لازمة للفن ? هل بين الفنون الجميلة صلات تجعل لها جميعاً اصولاً واحدة ، بما فيها الشعز والادب ?

فادًا انتهنا من هذه الابحاث امكننا ان نتبين أصول الجمال في الشعروعلاقيَّة

<sup>(</sup>١) «الاستاطيقي» لفظة حديثة تعني علم الوجدان او القدور؟ وقد ظهرت حين قرر «مير» الالماني تلميذ باومجارتن إن علم الجمال يتصل بالوجدان لا بالعقل.ويعد باومجارتن المؤسس الحديث لهذا العلم .

### ا لوجر کی

بالفنون الجملة ثم مقدار النقد الاستاطيقي الذي وجد عند العرب في تضاعيف كتبهم

و في الصفحات التالية اتناول هذه الاسئلة بالدرس بصورة مباشرة او ضمنية بينا احصر القسم الاخير في موضوع النقد الاستاطيقي عند العرب.

# كيف ندرس الخال؟

كا ينكر كثير من العلماء امكان تحديد الجمال ينكر ايضاً كثير منهم وجود اصول له او مقاييس . ومن هؤلاء الفيلسوف «كنت» الذي مجدد الجمال بقوله : 

﴿ الجميل هو الذي يرضي الجميع بدون سابق فكرة او صورة دهنية . » ويقول في ص ٨٤ من « نقد الحكم » : « ليس هناك قاعدة محسوسة تحدد بواسطة المقاييس او الصور ما هو الجميل . ومن العبث ان نحاول ايجاد مبدأ ذو في يعطينا بواسطة صور او تصاميم معينة مقياساً عاماً للجمال لأن ما نحاول ايجاده مستخيل ومناقض لذانه .» او تصاميم معينة مقياساً عاماً للجمال لأن أخر : « ان آثار العبقرية هي قواعد غير صادرة عن التقليد لكنها مقاييس حكم للغير » . ويشرح ذلك عا معناه : آن عاقرة الفن ينتجون الآثار الفنية التي تنال أعجاب الجميع ، على غير قاعدة أو مثال عاقدة او مثال يقتفونه . لكن آثارهم هي شه منائر تهدي طلاب الفن وذوي الموهسة الناشئة ، ومثل عليا يتطلعون اليها لتوقظ وتحرك مواهبهم فينظر اليها الطلاب كمصادر وحي،

والنقاد كمقاييس للحكم ويجاولون ان يستخرجوا منها اسرار الجمال . هكذا ارسطو في كتاب الشعر استخرج احكامه من أمَّة التراجيديا اليونانية واهتدى يديهم .

<sup>(</sup>۱) ص ۱۸۹ ـ ۱۹۲ من Critique of Judgment

العلم دون ان تستطيع بلوغه ، ١

وقد أشبع هذا الموضوع درساً الباحث الاستاطيقي شارل لالو ٢ ، فعرض في كتابه « المدخل الى الاستاطيقي » وجهة نظر الانطباعين الذين ينكرون وجود القواعد وبعتمدون النقد الذاتي لا غير – ومنهم اناطول فرانس وجول لمبتر وحجمهم في ذلك قوية دامغة اهمها ١٠٠٩) ان كل اثر فني هو نتاج شخصي فريد قائم بذاته ليس له مثيل ، وعلى هذا لا يمكن تصنيف الآثار الفنية ولا اخضاعها لقوانين بذاته ليس له مثيل ، وعلى هذا لا يمكن تصنيف الآثار الفنية ولا اخضاعها لقوانين لأن لكل منها شخصيته واستقلاله ، ٢) لكي تستطيع تقدير الاثر الفني يجب ان يحصر فيه انتباهك ولا تلتفت لفت غيره ولا تقامله بصوه لأن الفن غيور لايسمح لك بالموازنة ولا بالمقايسة . ٣) ان المقاييس التي قد توجد ليست الا احكاماً مستقاة من آثار فنية سابقة . أما الآثار الجديدة فلا تنطبق عليها تلك الاحكام لانها مختلفة المن سابقتها ٢ من سابقتها ٢

ويقول اناظر فرانس بطريقته الساخرة: « أن علم الاستاطيقي لا يستند الى شيء ، بل هو قصر في الهواء . انهم مجاولون بناءه على علم الاخلاق أو الاجستاع وليس للاخلاق ولا للاجتاع علم بالمعنى الصحيح . ثم محاولون بناءه على التقاليب واحكام السلف أو على الاستحسان العام وهذا أيضاً لا وجود له . أن الرأي العام يقد م بعض آثار الفن على البعض الآخر ، لكن هذا التفضيل لم ينشأ عن استحسان بديهي بل عن احكام خاطئة غير مدروسة . والآثار التي يعجب بها الكل هي التي ينظر فيها احد نظرة الفاحص ؟ .

و في الطرف الآخر خصومهم التقينيون الذين يعتمدون النقد الموضوعي مخلاف الانطباعين انصار النقد الذاتى . والتشريع في الفن بدأ عند اليونان منذ ارسطو الذي وضع للتراجيديا قواعد في ست عشرة فقرة وجعلها قوانين ثابتة

E. Faguet, La Critique (1)

Ch. Lalo, Introduction à l'Esthétique (Paris. 1925) ( )

<sup>(</sup>٣) كتاب اصول الاستامايقي تأليف: De Witt Parker

Anatole France, La Vie Littéraire (v. 4, Préface V) (t)

كُقُو انبن العام .

و الاستنتاج ..

و مثله اليقينيون الحديثون اصحاب الطريقة العلمية نظير «يَانِ Taine وطريقة هي الحسية السيكولوجية والاجتاعية . فيقول أن الجال والقبح ، الفضلة والرذيلة ، الما هي مركبات كالسكر وحامض الكبريتيك ، ومهمتنا أن نحلها لا أن نقدرها أو نحكم عليها . والسلوبة في تحليل الآثار الفنية ردها الى ثلاثة عوامل : الجنس والبيئة والعصر .

عَـلى ان تاين نفسه رغم تعصبه العلمي والكاره امكانية الحـكم والتقدير يعمد في احيان كثيرة الى اطلاق الاحكام وتصنيف الظواهر الفنية .

من الطريقة العلمية التي تزعنها تان واتباعه وقاوموا بها فوضى الانطباعيين الشقت طريقة الاستاطيقي التجريبي الذي يستمد اصوله من علم النفس ومن علم الاجتاع ويعتمد طريقتهما التجريبية . زعمهما فغنر الالمافيه Fechner في كتابه « Vorschule der Aesthetic » واتباعها عديدون ولهم فيها اساليب وفنون متنوعة مستمدة من العلم اهمها : الاستفتاء والاستجواب وذلك بالاتبال باكبر عدد ميكن من الناس ، من طبقات اجتاعية محتلفة ، وجمع اجوبتهم وآزائهم واحكامهم فيا مخص الفن والآثار الفنية ، ثم تصنيف هذه النتائج اولاً بالنسبة لعدد الاشخاص من كل طبقة ، ثانياً بالنسبة لمراتب اصحابها الفنية وقيم احكامهم . ومن طبقات الموقهم ايضاً الملاحظة والمراقبة الذاتية او درس الذات على طريقة علماءالنفس وقيم الآثار المعروفة . ومنها المراقبة الذاتية او درس الذات على طريقة علماءالنفس وقيم الآثار المعروفة . ومنها المراقبة الذاتية او درس الذات على طريقة علماءالنفس وتسجيل التأثوات الشخصية امام اثو فني ، او درس الاشخياص وتسجيل التأثوات الشخصية امام اثو فني ، او درس الاشخياص وتسجيل التأثوات الشخصية امام عشرة طريقة محتلفة للدرنس والتجربة والباحث اللمانية من ايجاد اربع عشرة طريقة محتلفة للدرنس والتجربة الباحث اللماني « كوليه » من ايجاد اربع عشرة طريقة محتلفة للدرنس والتجربة الباحث اللماني « كوليه » من ايجاد اربع عشرة طريقة محتلفة للدرنس والتجربة

والطريقة التجريبية تصادف استحساناً قوياً في هذا العصرالعلمي. ومنهم من يزعم النها ستستأثر بمستقبل علم الجمال ١ .

<sup>(</sup>١) كتاب « المدخل الى الفلسفة » لأوسولد كولبه ، ترجــة ابى العلاء عفيفي ص ١٢٣ (طبعة ثانية ٣٠٤)

هنا يجتمع امامنا ثلاث طرق في نقد الفن: الذاتية (اناطول فرانس وامثاله) الموضوعة العلمية التاريخية (تاين واتباعه) التجريبية التحليلية (فخنر الإلمافي) فضلا عن طرق اخرى يسيكولوجية (كما في كتاب أثل بفر. اسيكولوجيا الجال) لا وليس من شك في ان لكل من اصحاب هذه الطرق آداء شخصية ذات قيمة في الموضوع وان جميعهم قصدوا الى غاية واحدة من طرق مختلفة الهن الحير ان نتصل بكل منهم اذا تيسر لنا ذلك ونطلع على استنتاجاته بقطع النظر عن السبيل التي سلكها. وقد اصاب « لالو » في قوله ان لكل طريقة محاسنها ومساوعًا وان الواحدة تتمم الاخرى وهو لهذا يرى ان الطريقة المثل في درس الفن هي درس النفن هي درس النفن هي درس النفن هي الاتواحدة تتمم الاخرى والنقد الموضوعي واستخراج قوانين للحمال نسبية عمرنة التوفيق بين النقد الذاتي والنقد الموضوعي واستخراج قوانين للحمال نسبية عمرنة المؤفي بين النقد الذاتي والنقد الموضوعي واستخراج قوانين للحمال نسبية عمرنة المؤفون إلى كلية ولا يقينية الوقينية النقد الذاتي والنقد الموضوعي واستخراج قوانين للحمال نسبية عمرنة المؤلوق ولا يقينية الوكان المناعة وكرورية لمنع الفوضى إلى المناطقة ولا يقينية المؤلوق المناطقة وكرورية المناطقة ولا يقينية المؤلوق المناطقة وكرورية المناطقة وكلورية المناطقة وكرورية الم

Universel وشبي Universel

# هل للفنون الجميلة منزات مشتركة ؟

الفن صبّع الانسان ، وهذه اول صفة تميز غاذجه عن الناذج الطبيعية من حيوان ونبات وجماد . وهو على نوعين : الفن النفعي الذي يقصد فيه الى الفائدة المباشرة ، كانواع الحرف من حدادة ونجارة وصنائع مختلفة ، والفن الجمل الذي يتصف بقيمة ذاتية يقطع النظر عن الفائدة العملية . وقد يصعب التفريق بين النوعين لكننانضرب عليها مثلًا في ما بلي :

لوصنع محترف ملعقة عادية الشكل ليأكل بها فعمله حرفة لا فن جميل، اولاً:
لانه نسخ شكاها عن محترف سابق ، ثانياً : لانه صنعها لفائدة علية . ومختلف عنه من
تفنن في شكل الملعقة واجتهد في تجميلها . فهو فنان اولاً لانه اضاف البها شئاً من
شخصيته ، ثانياً : لانه صرف همه الي جمال الشكل وهذه ناحية غير عملية . فالفنون
الجميلة تشترك جميعها في عنصر الابداع الشخصي الحراو عنصر الشخصية . واول من
احترع شكل الملعقة كان فناناً لانه ابدع الشكل ، وإذا سيطرت عليه الحاسة الفتية
خين العمل فهو فنان بكل معني الكلمة .

وتشترك الفنون الحياة الضاً في تجردها عن الفاية العملية . فالشاعر يخلق الشعر عون غاية واضحة وغايته هي الشعر نفسه كما أن الفن هو غاية نفسه بركذلك المصور والموسيقي والنحات ويشذ في ذلك فن البناء فهو مقيد بالغاية العملية. لكن القاعدة العامة في الفن الجميل أن صاحبه يجب أن يتمنع باكبر قسط بمكن من الحرية والتجرد وينصرف بكايته إلى فنه لأن طغيان العوامل المادية يقيد الفن أو يقضى عليه .

ثالثاً : تشترك الفنون الحيلة في كونها مبعث رضي وارتباح ومصدر ايجاب شعوري وتأثير كوني شامل ( في قول كنت ) هو مصدر خلودها . وقد تطور

الفن على العصور ، لكن الآثار الفنية الخالدة ما زالت في كل عصر مصدر أعجاب وتقدى . لماذا ﴿ لأن للفنون الجميلة ميزات مشتركة ثابتة عـلى الزمن وانتِّ تغيرت اشكال الفن وتبدلت مثله العليله

نستخلص مما مر تحديداً للفن الجميل إقرته اكثرية الآراء :

الفن تعمير حر ( اي غير مقيد بمثال ) ذو قيمة ذاتية منفصلة عن غايته . وهو ا كمل حسناً من الطبيعة وا تتر التصالاً بالنفس لما يثيره من حاسة المشاركة الشعورية،

لانه صنع انسان لآخرمد

﴿ إِنْ فِي كَامَاتُ دُوفَتُ بَارَكُرُ صُ ٥٣ مِنْ أَصُولُ الْاسْتَاطَيْقِي ﴿

﴾ « الفن تعبير عن احتبار شعوري » أي مرّ في شعور الفنان ﴿ ذي قيمة ذاتية ِ » تحسوسة » اي بواسطة الحواس التي تنقله الى العقِل . و.هو تعبير «دفيع التركيب» لانه نتيجة مهارة وانقان وذوق رفيع ، «يبهج النفس» اي اله مصدر متعةو ابتهاج، « قابل الاتصال بالنفس، اي قابل التذوق والنهم «وقيمته في هذا التأثير الشعوري و في مَا يُخِلدُه في العقل الانساني من مظاهر الحياة وآثارِ العقول . ﴿

# الفن والطبيعة ١

ومنّ وجهة ذاتية الاخلاق والطبائع.

والاختسار ،

وقد سادت منذ القدم النظرية القائلة أن جمال الفن مشتق من جمال الطبيعة وأن الفن تقليد لها ، ولهذا قال ارسطو: «الشعر القصصي والمأساة والكوميديا والشعر الغنائي وانواع الموسيقى ، جمعها اشكال من التقليد » ٢. وينقسم العلماء في نظرهم هذا اقساماً فمنهم من يوى جمال الطبيعة فوق جمال الفن وهم اصحاب مذهبي الحس

حمومنهم الطبيعيون الصونحيون والواقعيون العصريون الذين يرون كل مسافي الطبيعة جميل لأن كل شيء يحيا وكل الطبيعة جميلة » مهويرى رسكن ان الفنان محظور عليه الانتخاب وان الفن مجب ان ينسخ الطبيعة نسخاً ولا ينتخب وهو الذي يزعم ان الجميل في الطبيعة هو الشموذج

الاكثر حدوثاً او تواتراً .

وهناك الطبيعيون المثاليون – وهم اليونان القدماء و اتباعهم الكلاسيكيون من عهد الرنيسانس حتى القرن السابع عشر – الذين لا يرون ان كل ما في الطبيعة جميل بل ان فيها درجات من الجال وعلى الفنان ان ينقل عن الطبيعة الجال المثالي، كما فعل الفنان اليوناني عندما نحت فينوس وأبولون ، ورافائيل حين رسم عذارى

<sup>(</sup>١) لفد عرضت المنظريات الواردة في القسم الاول من هذا الباب اعتماداً على بحث مطول في كتاب لالو « المدخل الى الاستاطيقي » ص ٥٠ – ١٥٧ تحت عنوان جال الطبيعة وجمال الفن.



لوحاته الحالدة .

هـؤلاء – على مثال قدمـاء اليونان – يرون الجال في الخـاوق السوي الممتاز بتناسب الاعضـاء وانسجامها وحسن شكلهـا وصفاء لونها . امـا القبح عندهم فهو الشذوذ والانحراف عن الشائع المألوف ، وهو تشو"ه الاعضاءالقائم في افراطها في الكبر او الصغر او الضعف او غرابة الشكل .

ر على ان الفن الحديث يتحه اتحاهاً مغايراً لكلا المذهبين: الطبيعي والمشالي. ويمن احياناً في الشذوذ والاغراب كرد فعل لما تقدمه من مذاهب، على النحو الذي نواه عند الرمزيين والانطباعين و « فوق الواقعين ».

ويتابع خصوم الطبيعيين ودهم قائلين : « لو نقل الفنان جمال الطبيعة بكل ادقة كما هو – دون أن يضيف الله شيئا من شخصيته – لكان هذا الجمال قبحاً لأن الاصل افضل من النسخة و الحقيقة الجمل من التقليد . ولو نقل مصورو الونيسانس عاذجهم بغاية الدقة عن الطبيعة لما كتب لفنهم الحلود لكنهم اضافوا الى الواقع شيئاً من خيالهم . لكنتا ناومهم لأنهم اكتفوا بتصوير الجمال و اهماوا تصوير القبح . قافقهم ضيق محدود .

ل → نظرة ً في الفنون نجد انها لا تنقل الطبيعة . فالموسيقى لا تقلدها لا الطبيعة والعدم الموسيقى المناع لا يقلد الطبيعة والعدم الموسيقى نظام واصوات الطبيعة تشويش واضطراب . والبناء لا يقلد الطبيعة ولغة

De Poetica 1448 b & 1461 (1)



الحظية في دور الذبول لروديه الفي يستمد من القبح جمالاً » الرود المستمد من القبح جمالاً » الرود المستمد من القبح المستمد المستمد من القبح المستمد المس

الشعر غير اللغة العادية . حتى الفنون التي تقلد الطبيعة كالتصوير لا بد لهـــا من الانحراف عن الاصل .

ان الفن الذي ينتخب الجيل في الطبيعة كما يفعل المثالميون ــ هو فن ضعيف. مكذا الكانب الرخيص لا يصف الاكبار الحوادث وعظماء الرجال والغوائي بين الزياد الكانب الرخيص لا يصف الاكبار الحوادث وعظماء الرجال والغوائي بين

النساء . وهذه امور يستسيغها العامة وذوو الاذراق السقيمة ، لأنهم لا يفهمون من الجمال الا الطبيعي المألوف. والرجل العادي لا يصفق في المسرح الا للخاتمة السعيدة ، ولا يميل الا الى الظرفاء من اشخاص القصة ، ولا يستهزيه من الموسيقى الا الالحابة

الصافية ، ولا مجذبه في المتحف إلا صور النساء الجملات . ب

رس اما الجميل في الفن فليس بالضرورة جميلًا في الحياة العادية ... والتصرف ليس فقط من حق الفنان بل من واجبه لكي يسمى فناناً .

و من الفنانين الحديثين (و دين ) وهو من المولعين بتصوير القبيح في غائبله لاعتقاده أن مناظر القبيح في الفن اشهر تأثير آلأن الحياة الداخلية فيها اشد انعكاساً بمسلماً في صور الجال . وهو يرى ان لا قبيح في الطبيعة الا ما ليس له ميزة أو ذاتية ، وأن الفن القبيح هو الذي مجاول تخفيف القبيح في الطبيعة أو المبالغة في عرض الجال الله الفن القبيح هو الذي مجاول تخفيف القبيح في الطبيعة أو المبالغة في عرض الجال الله

وبما يقوله لالو في موقف الفن من الطبيعة : « الطبيعة لا تغنى الا بما يخلعه عليها الفن من جمال » . وايضاً : « ليس الفن مرآة الطبيعة بل الطبيعة مرآة الفن » اي أن الفن يكسبها في اعيننا جمالاً ، وجمال الفن هو الذي ينعكس عليها وهي بدون الفن لا جملة ولا قبيعة .

ع ومثل ذلك قول آلان: ﴿ لَيْسَ الرَّسِمِ الذِي يُشَبِهِ القَاعِدَةُ بِلَ القَاعِدَةِ هِي التِي تَشْبِهِ الرَّسِمِ ، ٣ اي ان الرَّسِمِ بَكَشْفُ مِن القَاعِدَةُ لَحَاتَ مَسْتَرَةً خَفِيةً فَكَأَنَهُ يَحُو لَلْهِ الرَّسِمِ ، ٣ اي ان الرَّسِمِ بَكَشْفُ مِن القَاعِدةَ لَحَاتَ مَسْتَرَةً خَفِيةً فَكَأَنَهُ يَحُو لَلْهِ الرَّبِهِ الرَّبِةُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللْعَلَى الللللْهُ عَلَى الللْهُ عَلَى الللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى الْعَلَى اللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللْعَلَى عَلَى اللَّهُ عَلَى الْعَلَى الْعَلَى عَلَى الْعَلَى عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْعَلَى عَلَى الْمُعْلِقِي عَلَى الْعَلَالِمُ عَلَى الْعَلَى الْعَلَالِمُ عَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَل

فهو فن كاذب ١

<sup>(</sup>۲) س ۱۹ ه من Rodin, L'Art

<sup>(</sup>۲) ص ۱۳۲ من Introduction à L'Esthétique

<sup>(</sup>٣) س ۴٤ من Alain, Vingt Leçous sur les beaux Arts

الم وودين فيفسر انحراف الفن عن الطبيعة بقوله: ان الفنان ينقل الطبيعة و لا يستعد عنها . انه ينقل ما يراه المحتلف عما يراه غيلف عما يراه غيلف من العاديين المعد عنها . انه ينقل ما يراه أي نظر هؤلاء لا في نظر الفن انحراها عن الاصل في نظر هؤلاء لا في نظر الفنان . والسر في

من كان الكلاسكيون ينحرفون عن الواقع حان يصورون من الحياة افضلها ويقيدون الفن بالمالية والموضوعية . لكن تقييدهم أثار الرومنطيقيين فخالفوهم بان وصفوا من الحياة اعاليها واسافلها وصغير الاشياء وحقيرها . لكنهم اغرقوا في نقل العاطفة ، وبالغوا في النزعة الذاتية حتى قام الواقعيون والطبيعيون ينادون بالعود الى الطبيعة والتزام الامانة في نقل الواقع حتى طغت نظريات العلم على الفن في قصصهم و كتاباتهم ، ولم عذا فقد افادوا بان ارجعوا متطرفي الفن الى صوابهم وعلموا الكتاب الصراحة وصمت النظر والاعراض عن مظهم الحياء المتطرف والمالغات المضحكة .

أما الفن الحديث فيشدد على وكنين اولهما الفردية والابداع فيقلل بذلك من الهمية الاصول وقواعد السلف. ثانياً مُبدأ الغيوض والايجاء وهو وجه آخولفردية. الفن الحديث ومهالفته في التحرر .

ويتضح لنا ان الفن كان في جميع عصوره ابتعاداً عن الطبيعة يقبل أو يكش بالنسبة الى مزاج الفنان وميول الغصر . فيكون انجرافه إما دقة نظر وبصيرة نافذة تجعله يبرز اشياء لا يراها العاديون من الناس – كما اشار رودين الله أو يكون مبالغة في ابراز جزء على حساب غيره – او تنسبق الاجزاء بصورة ليست في الاصل أو تنظيا وايقاعاً والتلافاً مختلف عن الواقع . وقد يكون هذا الامحراف اغرابا مستمداً من بعض النظريات العلمية كما نرى في مذهب « فوق الواقعية » العصري . وليس موضوع الكذب الفني جديداً فقد عنه ارسطو حين قال : « لقد علمنا هو معروس الكذب يصورة لائقة . . . ومع هذا لا يجوز أن تتألف القصة مسن

حوادث غير قابلة الوقوع . والمستحيل القابل الوقوع افضل من المبكن الذي

<sup>(</sup>۱) ص ۳۵ ـ ۳۹ من Rodin, l'Art

لا منه التدقيق العلمي المطلوب في السياسة. وإذا اخطأ الشاعر في قوة التعبير فخطأه فني اما إذا اخطأ لجهله مسألة طبيعية أو طبية الفلالوم عليه لأن المطلوب منه هو التعبير الفني لا التدقيق العلمي . على أن المستحيلات في وصف الشاعر تعد اغلاطاً الا إذا رفعت قيمة الفن الشعري. مثلا مطاردة هكتور الرائعة (في الالياذة) تعد من رفيع الفن مع أنها مستبعدة الوقوع » . ٢.

كان عمرو بن كاثوم يقول :

ملأنا البوحتي ضاق عنـــا وماء البحر نمـــالأه سفينا ! الله من علو لانه مــلام لطبيعة.

الشاعر وطبيعة قومه وبيئته الحربية المبنية على المهاخرة والمنافرة فنشعر حين نقرأه بال الشاعر اخلص الشعوره، يحس بما يقول وان خالف الواقع، بينا نحن نستنكر

من شاعر اليوم ان يقول مثل هذا القول .

م اما ان فقدت القرائن فيبقى لنا مقياس ارسطو: « ان المستحيلات تعد اغلاطا الا اذا رفعت قيمة الفن الشعري ». وعلى الذوق ان يفرق بسين كذب محمود وآخر سقيم وبين مبالغة مستحسنة واخرى تافهة او من صنف الممكن الذي لا يقدم، كما في قول احدهم:

امر" بالحجر القاسي فألشه الحجرا

فهنا مبالغة من نوع المكن الذي لا يقنع لما يتضمنه من أتنقاء مردود وتعليل بعيد متكلف. لكننا نقبل قوّل بُشار :

ان في بردي حسا ناحلا لو توكأت عليه لانهدم

مع محالفته للواقع، لانه مبالغة مقبولة تناسب موقف استعطاف ، وقد نجد في القول نكتة حسنة اذا ما ذكرنا ضخامة بشار.

<sup>(</sup>١) كان مصورو العصور الوسطى يحظئون في ضبط شكل الاحسام لجهلهم عـــــلم التفريخ وخطأهم علمي من اانوع الذي ذكره ارسطو .

De Poetica ... \ { 7 \ \_ \ \ \ ( \ \ )

الذن الفن ان يبتعد عن الواقع لأن ذلك شرط فيه وله ان يغلواذا شاء. لكن التطرف لا يحمد الا في مواقف قليلة لا يستطيع الحكم فيها الا الذوق الرفيع ولا يجيدها الا القلائل الذين بَلغوا ذروة النضج الفني.

# علامات الجمال

يختلف الباحثون في تحديد الجمال اختلافاً غير قلبل . لكننا بلاحظ من خلال اختلافاتهم خطة يكادون يتفقون على انتهاجها . ذلك انهم يقولون في تحديد الجمال بشيء ويستدر كونه عا مخالفه . نوى مثلًا هذا التحديد يتردد عند كثيرين منهم : «الجمال هو الوحدة مع التنويع " . فهم يقرّون مبدأ الوحدة لكنهم يخافون اطلاق الحكم فيحترسون عا مخالفه حين يضفون اليه التنويع . والتنويع يؤتى به في زعمهم دفعاً لمملل او منعاً للنغمة الواحدة الفاترة .

مثل هذا قول توفيق الحكم في وصف الفن: « جمع اشاء متشاب لا كل التشابه ، مختلفة لا كل الاختسلاف » ٢ . ويجزي العقاد على هذه الخطة حين يصف الجمال بانه الحربة لكنه « ليس بالحربة التي لا عازجها نظام ولا يحيط بها قانوب » « هو الحربة المنظومة أو التي تظهر من بين قيود الضرورات » . ٣ حربة مع قيود . . من وجوه الوحدة الانسجام لكنه ، في وأي الباحثين، ليس الانسجام المطلق .

إِن في جمع الحطوط المتوازية جمالًا لما فيها من توافق ولكن رغ هذا \_ يُستحسن التنويع بان تكون هذا \_ يُستحسن التنويع بان تكون هذه الحطوط مختلفة الطول او ان يتخللها خطوط تدعى انتقالية أي شمهة بها لا مثلها قاماً .

و ارسطو منذ القيدم ، زع ان الفن تقليد ( تقليد الطبيعة ) لكنه احترس بقوله : « ليس تقليك أصرفاً بل مجوز إن يكون افضل من الواقع » . وزعم

<sup>(</sup>١) تحدید لیبنتر ـ کوزان ـ متشمن ـ دونت پارکر .

<sup>(</sup>٢) تحت شمس الفكر ص ٨٨ .

<sup>(</sup>٣) مراجعات في الآداب والفنون الفقاد من ٦٧ ﴿ المطبعة المصرية ، مصر )

«آلان» ان الفن والجال سكون لكنه استدرك يقوله انبه سكون حي وليس حموداً .

ومن النقاد من حددوا الجال لا يشكله الظامر بل بأثره في النفس ، تحديداً ذاتياً غير موضوعي . فقالت اثل نفر في دلك: قد تختلف اسكال الجسال واساليبه لكن له في النفس اثراً و احداً بعرف به: نشاط هادى او هدو انشطا . فجمعت بين نقيضين و احترست بالحكم الثاني من اطلاق الحكم الاول . ومن هذه الفئة الثانية الفيلسوف الالماني «كنت » ، وهو يرى تحديد الجال بواسطة اثره في النفس ، منكراً ان تكون هناك قاعدة محسوسة تحدد بواسطة المقاييس ما هو المفس ، منكراً ان تكون هناك قاعدة محسوسة تحدد بواسطة المقاييس ما هو المفيل . « فالجميل هو الذي يرضى الجميع من غير قاعدة » ٢ . لكنه يستدرك قوله في مكان آخر : « ان آثار العبقرية أو الفن هي قواعد غير صادرة عن التقليد لكنها مقاييس حكم الغير » ٣ .

هَكَدًا يَقُولَ « كَنْتَ » بَامَكَانِيةَ الحَـكُمُ اسْتَنَادًا آلَى الآثار الفَنْيَةُ رَغُمُ اللَّهُ يَنْكُونُ وجود مِقاييس للجال .

لم هذا التناقص في القول ? لم هل انه في الحقيقة تناقض ؟ البست انجـات الجال ، كفيرها من الانجان الفلسفية ، رجر اجة غير مستقرة ، عامة تقول بالمبدأ ون التفاصيل وترسل حكماً ثم تخاف من اطلاقه فتقيده بما يشبه عكسه ؟

ان تحديد الفلاسفة والباحثين للجال لا يزال لوناً من الوان الظن والتحمين . ر ذلك لانهم يعترفون بشخصية الجال وبان لكل فنان حق الابداع . بل بان الابداع . واجب وضرورة فأنى لهم إن يقيدوا الفن مجدود والفنان بقيود ؟ ومع هذا فهنا ايضاً يناقضون ذواتهم ويزعمون أن الفن حر وليس حراً ، وإنه ذو قيود وليست بقيود ، وأن للجال مباهيء ولكن ليس من الضروري أن يتقيد بها ./

هناك اصول وعلامات فارقة نتبينها في آثــــــار ألفن ومظاهر الجال ولكن

Puffer, E. « Psychology of Beauty » 41 = 11 (1)

<sup>(</sup>۲) ص ۸۶ و ۱۹۲ من Kant's Critique of Judgment

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ص ١٨٩ .

هذا لا يعني النا نجد في كل جيل هذه الميزات عينها . بل قد نحد بعضها أو لا نجد

هذا البعض او نجد مهزات حديدة الاعبد لنا بمثلها .

لان مصدري الجال \_ الطبيعة والفنان \_ هما في خلق مستمر . والعبقرية لا تفتأ تتجلى لنا في اشكال متجددة ، وهذا النجدد هو قوام حياتها وسر وجودها .

ونحن في عرضنا لمبادىء الجمال نستند الى ما لاحظه النقاد ذوو البصر النافذ في آثار العباقرة ونماذج الطبيعة من علامات تتردد في اشكال محتلفة او متشابهة ، مسع العلم انها لا تؤلف دائماً سر الجمال .

# الوحدة مع التنوبيع

واولى هذه العلامات في الشيء الجميل صفة واسعة المدلول مرنة التعبير يدعونها «الوحدة ». والوحدة عند للفلاسفة صفة الكمال او اكتبال الذات ووحدانيتها .. صفة الواحد الأكمل أي الله. وهم اذا قالوا إن الجال وحدة فلأن الوحدة صفة الله كما ان الجال من صفاته . فالجال - في قول همل مثلاً - مظهر الله معيل الارض ، والوحدة صفة الجال ، والجال هو الله . الم

اما الفنائون فليسوا اقل توسعاً في معني الوحدة . انهيت عندهم جميع إنواع الترابط : تماسك الأجزاء وارتباطها يجيت يؤلف الاثر الفني سلسلة متصلة الحلقات او خيوطاً مرتبطة بعقدة رئيسة فيسلم من النوافل والطفيليات وكل ما لا يعزز الموضوع الرئيسي .

الوحدة احد الاركان التي وضعها ارسطو للتراجيديا ( وحدة الزمان و المسكان والعمل ) وتقوم اهميتها في انه منها تتفرع بلقي اركان الجال : الانسجام أو تلاؤم الاجزاء - التناسب – التوازن – التطور والتدرج – التقويسة والتسركز – التوجد والتكرار .

ر الوحدة لازمة لسهولة الفهم . والجال التام تتوقف على تكيف الشيء وفقاً لما تتطلبه الحواس والانتياء وقوى العقل التحليلية . والعقب ليطلب نظرة مجملة

Puffer E. Psychology of Beauty من ۲۶ من (١)

شاملة مو َّحدة لأن التشويشَ يزعجه ويتعبه » ﴿ .

« لكن مبدأ الوحدة يتعلق أيضاً بالشعور الذي يرتاح الى الوحدة ويستمتع بها ويجد لذة في المقابلة والتناظر أو تكرار الصورة » ٢ .

والوحدة من ابرز صفات الشعر الحديث الذي يتميز بقصر النفس والايجاز. فترى هناك بضعة ابيات تؤلف قطعة شعرية مرتبطة اجزاؤها ارتباطاً محكما مجبوط دقيقة ، وانما يوبطها فكرة موحدة تسيطر على مجموع الابيات وتتوزع بالحاح في كل بيت بصورة غير مباشرة . وكثيراً ما يطغى على المجموع بيت قوي تتجمع فيه

بيت بصورة غير مباشرة . وكثيراً ما يطغى على المجموع بيت قوي تتجمع فيه الفكرة وتتباور. وفي هذا يبرز عمر أبو ريشه بين شعرائنا الحديثين ؛ فاشعاره تنعقد ابياتاً محبوكة متراصة المعاني موحدة الفكرة؛ وهذه غالباً ما نزاها تتجمع في البيت

الاخير . َحَدْ مثلًا مقطوعة «طلل »فأنها تنتهي بصورةمفردة تتجمع فيهاقوة الوصف: , هنا ينفض الوهم أشباحه وينتحر الموت من يأسه!!

وفي « المرأةوالتمثال » يدور الشاعر حول فكرته الواحدة التي يوسلها بيتاً بل كلمة صاعقة الشد دويا من روائع المتنبي :

اخشى غوت رؤاي إن تتغيري . . . فتحجّري ! !

وتنفصل اهم الواع ا

## "- توأفق الاجراء

هُو فِي الموسيقى ثلاؤم الاصوات وفي النصوير تسلاؤم الالوان والحطوط وانسجامها مع الموضوع . وفي الشعر ائتلاف المعنى مع اللفظ وتلاؤم الاصوات والتلاف المعاني وحسن الجمع بينها . فاللفظ القوى للمعنى القوي : والمعاني المتآلفة لهي التي يستحضر بعضها بعضا كالربيع يستحضر الحضرة والأهر والقمر يستحضر اللطف

<sup>(</sup>۱) و (۲) م ۸۰ وما بعدها De Witt Parker, Principles of Aesthetics م م ۱۸ وما بعدها و ۱۸ وما بعدها الكانب (۳) نما يسهل الوحدة في الادب تحديد الموضوع وحصره في دائرة ضيقة يتاح فيها للكانب تقصى المنى واستيفاؤه حتى لا يبقى قيه بقية .

والبهاء . وهي التي تتوافق بجيث لا يجتمع فيها القوي والضعيف والغيث والسميّن. والمعاني المتضادة ايضاً تنآ لف لانها تتداعى في الذهن ، فالسواد يستحضر البياض ، والساء الارض، والنور الظلام.

﴿ وَوَافَقُ الاجِزَاءُ فِي الطَّبِيعَةُ حَيْثُ تَأْتُلُفُ الْالُوانُ وَالْاشْكَالُ فِي الْحَيْوَانُ والنَّبَاتُ. فجسم المرأة تتآ لفخطوطه لانهافي مجموعها اميل الى الاستدارة والانعطاف،بعكس الرجل الذي تميل خطوط جسمه الى الاستقامة وتكوين الزوايا . وها إن شكيل الجسم الانساني عموماً مغزلي الشكل يبدأ عريضاً عند الكتفين ثم يستدقءند الساقين فشكل الوجه الذي يوافقه هو المغزلي او البيضي ، الذي ينفرج عند الجبهة ويستدق عند الذقن . وبالعكش يستهجن الوجه الضيق الجبهة والوجه المربع ال المروَّس او المستطيل او الشديد الاستدارة ـ لعدم اتفاقه مع شكل الجسم المألوف . ويلاحظ أن الزي الفارسي الذي افتبسه العرب في العصر العباسي تسود فيه الخطوط المنحرفة المستديرة ، من العامة والصدرة الى السروال والحفين ، فهو أشبه بزي النساء ولا يألِلف مع تقاطيع جسم الرجل . وبعكسه الزي البدوي الذي تتغلب فيه الحطوط المستقيمة في الكوفية والقنباز والنعل والعباءة السابغة المسترسلة . وأشَّدَ منهتلاؤماً مَعَ شَكُلُ جَسَمُ الرَّجُلُ الزِّي الْأَفْرَنْجِي الحَدَيْثُ ، سوري أنَّ البعض يُسَتَهْجِنُونَ فَيهُ وبحدة الحظوط على غير تنويع "ويفضلون عليه ، من الناحيــة الاستاطيقية ، الازياء القديمة ذات الحُطوط الانتقالية .

هُو اتباع قانون المناسبة في الحجوم والمسافات ، وهذا يعني تنَّويع المسافات بين الاجزاء وتنويع حجوم هده الاجزاء بحيث تتوافق من غير ان تتكرر هي نفسها بضورة مملة .

كان اساس التناسب البنائي عند اليونان استعمال المستطيل بدل المربع ( لانك أكثر تنوعاً ) بنسبة ٢ الى ٣ في الجوانب . وقاعدة المستطيل اليوناني اصبحت فيما بعد قانون الهندسة في البناء والاتباث وهي ما يسمونه اليوم بالنسبة الذهبيسية

( ۸ : ۱۳ او ۱<u>۳ : ۲</u> )

والتناسب في الجسم الانساني هو التنوع في المسافات والحجوم بين اجزائه. بصورة يستحسنها النظر. فجميعها مستطيلات تتكرر في حجوم ونسب مختلفة فشكل الرأس مثلًا يكرئ شكل الجسم المستطيل ولكن بصورة مصغرة فان زاد حجمة على المألوف او نقص كان دلك عيباً وتشوهاً . ويلاحظ ان جسم الرجل اميل الى التناسب في اجزائه من جسم المرأة الذي يظهر تكيفه طبقاً لحاجات الإمومة في الحوض وقصر الساقين .

وقد روعي مبدأ التناسب في المؤشحات حيث تتنوع حجوم الأجزاء بتنوع الارزان، بخلاف القصيدة التي تتكرر فيها الاجزاء موحدة القياس. ولهذا كانت القصيدة العربية قصيرة الججم منوعة المواضيع م دفعاً للملل الذي ينشأ من وحدة القافيسة ووحدة الوزن. ا

والتناسب في الانشاء والحطاب هو التناسب بن المقدمة وجسم المقال وَحَامَتُهُ عَ فَلا نَطِيلِ المقدمة او الحاقة في انشاء موجز بل نجيلها متناسبتين مع الجسم. والتناسب السندعي ايضاً ان نفي كل جزء من الموضوع حقه من البحث ونعالج كل نقطت المشرح بالنسبة لأهمينها ، فلا نطيل في جزء قليل الأهمية ولا نقتض في ما يستدعي الشرح والاطناب ، بل نوجز حيث كان يجب الإيجاز ونطنب حيث مجسن الاطناب.

### ۳ – التوازيد

هو تعادل القوى وتقابل شيئين بحيث يتنازعان انتباه الناظر أو السامع مجقدار واحد. التوازن هو الراحة ، هو تجمع الأجزاء جول مركز وترتيبها بصورة تجمل الحد الحانين معادلا للآخر في الحادية.

 بين البنين » . « لا تضربك الشمس في النهار و لا القمر في الليل » . « هل يستوي الاعمى والبصير ام هل نستوي الظلمات والنور: ؟ »

والتوازن في التصوير حين يعادل المصور بين جزئي لوحته فلا يملأ جانباً ويترك مقابله فارغاً . وهذا لا يعني ان يقسمها الى جزئين متساويين بل الافضل تنويــــع حجم الجزئين مع تقابلها .

ومن انواع التوازن التناظر، وهو تقابل الاجزاء المتساوية في الحجم والشكل. نراه ماثلًا في الطبيعة ، في اوراق الاشجار ، وفي الازهار تناظر شعاعي كما في نجم البحر . ويظهر التناظر الجانبي بصورة كاملة في الجسام الحيوانات والانسان ف نوى النصف الجانبي الإيسر . ونرى بعض الحيوانات النصف الجانبي الإيسر . ونرى بعض الحيوانات ادا بتر احد اعضامًا مال نظيره الى التفسخ والزوال مراعاة لمبدأ التناظر .

وضعه هراحة الناظر اليه . لان الاخلال بالتوازن تقلقل واضطراب ، ولهذا نوى « آلان » يحدد الجال بقوله انه الهدوء والانضباط حتى في مواقف العنف والهياج: « الفن يعبر عن القوة بواسطة الساكن . . . والنحت يزيد في حمال الاصل لانه عمل فترات السكون في الانسان وهي حالات الجال » ١ .

ذلك لان التوازن لازم في الطبيعة كما في الفن ؛ لازم لراحة الشيء واستقرار

ان اضطراب الاعصاب وعدم التوازن دليل الضعف والمرض . وهياج الاهواء كالعضب والحسد والحقد والحوف والولة والشوق المديب ، كل هذه اعداء الجمال لأنها تترك في الوجه والجسم آثار القلق واختلال التوازن وتشوه محاسنها. والجسم الجميل حقاً هو المتزن الحركات ، والم شاقة سهولة في الحركة اساسها التوازن واعتدال الشكل . والوجه الجميل هو الهاديء المنبسط الاسارير الذي تنعكس فيه نفس صافية متزنة لا تؤثر في هدوئها اعاصر الحياة .

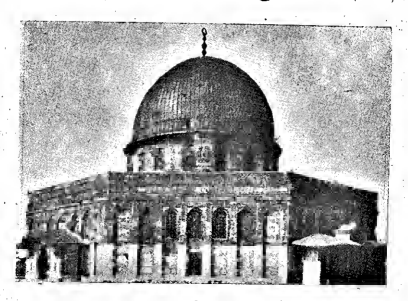
لهذا يندر آلجال عند الشعوب الفطرتية المتوحشة لاتصافها بانطلاق الغرائز وبيكاثر

<sup>(</sup>۱) ص ۲۰۱۷ من Système des beaux arts أما هياج العواصف والسيول والطواهر الطبيعة وضعيم المارك والجبوش وكل ما يشر الرهبة فذلك من صور الجلال Sublime . ونمن كتبرا في الجلال : هـــوغ بلير ، بورك ، يرادلي ، كنت . Bradley, Kant

عند الشعوب العريقة بالتُمدن الموصوفة بالانضاط . ومن هنا كانت الثقافة احـــد مصادر الحال .

### ٤ – التدريج والتطور

ويدخل في التنويع لانه تطور الإجزاء من ضعيف الى اقوى ، من دقمة الى كثافة ، ومن ضيق الى انساع ، ومن وثر الى اشد تأثيراً . وهو ايضاً من انواع



# َ إِلَّهِ مُعْجِدُ الْصِحْرَةُ فِي القَدَّشِ بِ مَثَالُ وَاتَّعَ لِلنَّوَازِنُ أَوْ تَقَائِلُ الْاجِزَاءُ

الوحدة والترابط ، نواد في الطبيعة في خطوط الجسم النسائي التي تسير متدرجة من حجم الى آخر ، وكل عضو بدق تدريجاً ويرتفع أو يبط تدريجاً بفضل انحراف الحطوط . ونواه في التصوير حبث تتدحرج الالوان فتوماً وصفاة ، وفي القطع الموسقة حيث تتدرج الاصوات صعوداً وهيوطاً ( mélodie ) ، وفي النثر الممتاز بحسن الانتقال ، وفي الشعر والحطب والمسرحيات والقصص حيث تتدرج المؤثرات

والحوادث فتبدأ هادئة ثم تتعقد وتتأثُّرم حتى تنجل بخاتمة قوية". وهذا التندرج اساس كل تأليف وبناء فني .

### ه – الشكرار<sup>®</sup>

وهو مما يقوي الوحدة والتمركز . ويظهر في نناوب الحركة والسكون الو تكور الشيء على ابعاد متساوية . وفي توديد لفظ واحد او معنى واحد وهو التوجيع : توجيع البداية في النهاية ، توجيع القرار في الغناء ، ود العجز على الصدر في الشعر ، توجيع النوتة الواحدة في الموسيقي والعود المتواتر الي شيء بعنه . والتكرار كثير الشيوع في الفن وقلما نجد اثراً فنياً لا تتكرر فيه اجزاء متقاربة او مشاعدة .

ومنه الترجيع المتسق Ryihme ويعني في الاستاطيقي « التكرر الموزون لوضع أو مركز قوة في حركات الرقص أو أصوات الموسيقي له نفاعل الشعر» المنه وتناظر زمني يقابله في الطبيعة توقف الحركة المام حاجز ثم استثنافها ، وجماله في لذة الانتظار لما نستيق حدوثه . وهو في الطبيعة كثير الشيوع يظهر « في حركة القلب انقباضاً وانبساطا، وسير الدبلبات نقلصاً وتمدداً، وحركة الامواج مداً وجزراً ويناوب اللمل والنهاو، وتعاقب الفصول حرار ورد في ضربة الحطاب انقضاضاً فارتذاداً ، و ضربة الحطاب القضاضاً فارتذاداً ، و ضربة الحطاب الحياة : انبساط وانقياض ، شهيق وزفير ، نوم وسهر . ذلك لان كل حسم يحناج الحياة : انبساط وانقياض ، شهيق وزفير ، نوم وسهر . ذلك لان كل حسم يحناج الحياة الراحة بين حركة ن ، والحركة الدائية غير بمكنة » ٢ .

والترجيع المتسق شديد الشيوع في المرسيقي حيث تتكرر اصوات طويلة مترددة بين القصيرة ونبرات قوية بارزة بين اخرى خافتة ، و في الشعر حيث تتكرر النفاعيل البارزة الطويلة المقاطع بين اخرى قصيرة المقاطع. والترجيع المتسق الساس الحركة في الفنون الشكلية يظهر في غياوج الحطوط والتفافها المنتظم

Puffer, E. Psychology of Beauty ص ۱۵۷ ص (۱۱)

Essai sur le sentiment esthétique في ١١٥ - ١١١ س (٢)

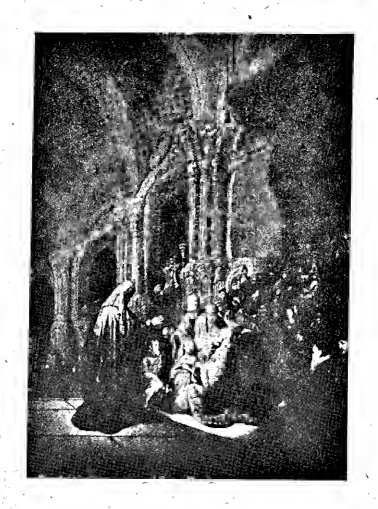


وتكررها المنسق بشكل يربح النظر ويثير الى الحركة والحياة.

كل ما مر بنا من علامات الجمال بدخل في بأب الوحدة، ولا مخطئ، إذا قلنا ان بين الانواع التي دكرناها ما يعد في باب الوحدة والتنويع في آن واحد فالتنويع في التناسب حين تتكرر الاشكال محجوم محتلفة، والتنويع في التوافق حين تتلام الاشكال والالوان والاجراء دون إن تغازل، والتنويع في التواون حين يتقابل شيئان دون ان بتساويا، والتنويع في ألحركة المنسقة أو الترجيع المتسق حين تتكرر الخطوط متساوية في طولها أو متدرجة ويفصل بنها ما مخالفها. ومن هنا نوى كيف يؤلف التنويع حزءاً من الوحدة ويدخل في أحول الجمال. فالصرب على وتيرة و احدة مستهجن لانه متعد ممل ، ولذا نجد عبارات القول تتنوع بين طويلة وقصيرة ، خبرية و الشائية ، والالفاظ بين جزلة ورقيقة ، والفقرات بين لموحزة ومطولة ، كما تتنوع الالوان والخطوط والحركات والاصوات والحروف وفوات ومطولة ، كما تتنوع الالوان والخطوط والحركات والإصوات والحروف وفوات

ومن هنا نرى بادا يعرفون الجال بقولهم « سكون حير» او «هدوء نشط » او « ما يثير النشاط الهاديء » لأن الجود التام هو الفراغ والعدم او النوم المعناطيسي المصطنع الذي لا يوافقه احساس ولام متعة . والنشاط الهائج غير جمل لانه ازعاج المصاحبه ومعاينه . كذلك الجال محربة مع قبود لان الحربة المطلقة هي الفوضي والتهور . وهكذا يكون الجال سكوناً يوافقه نشاط ، وحربة ترافقها حدود اي وحدة مع تنويع .

ومن وجوه التنويع على غير اخلال بالوحدة مبدأ التقوية وهو ابراز الحدد الاجزاء اكثر من الاجزاء الاخرى شرط انفاقه او تلاؤمه مع الجموع ، فالتقوية في اللوحة الفنية تجمع اجزاء ثانوية حول مركز رئيسي او بروز الاور في مكات اكثر مما في الآخر ، والتقوية في المسرحية تظهر في الابطال والاشخاص البارزين وفي الازمات والموافف البارزة التي يتجمع فيها التأثير ، كذلك في القصائد يحلق الشاعر في بغض الاجزاء وبواتيه الالهام فيأتي بالشعر الصافي . ولكل اثر فني مركز تتجمع فيه القوة ويلفت النظر ، ففي البناء وفي التطريز تتجمع الجاذبية حول المركز تتجمع على القوة ويلفت النظر، ففي البناء وفي التطريز تتجمع الجاذبية حول المركز



لوح: لرامراندت يظهر فيها شدة النضاد بين النور والظل

وفي الاطراف، وبعنهما فراغ بمثل فترة الراحة . وذلك لان النظر اول ما يتجه الى المركز فيطيل الوقوف عليه ثم يرتاح قليلاً قبل ان يتجه الى الاطراف و ولهذا كانت الزركشة الفرطة التي لا يتخللها فراغات مزعجة النظر ضعيفة الفن. وعليه يعببون في الفن العربي افراطه في الزركشة .

والنمركز او التقوية وسيلة واحة وتنويع بشرط ان لا نفرط في ابراز شيء على حساب غيره . فلو جعل البناء واحمة البناية من الرحام وامعن في تجميل واهمل باقي الاجزاء اهمالاً سيئاً فقد داساء الى الوجدة وحالف الذوق . والامرنفسه يصدق عدلى الشاعر الذي يبدع في مطلع القصيدة ويهبط في باقي البياتها .

ومن انواع التقوية التضاد لان « الضد يظهر حسنه الضد » وهو التضاد بين النور والظل في التصوير . وبسين شخصيات روائية كما بين لورل وهساردي ، عطيل ودسد مونه ، فاوست ومرغريت . وبين لون الاساس والوان المرضوع في الصورة، بان يكون الاول زاهياً والثانية قاتمة او بالعكس . ومن انواعها الذكرار - كما مر" – وهو إلحاح الفنان في ابواز جزء او عبارة بتكراره والرجوع اليه .

ومبدأ التقوية كثير الشوع عند المصورين الانطباعيين الدين يبالغون في إيران الميزات الجوية في الطبيعة اي النور واللون ، بينا الحديثون منهم يبالغون في إيران المعاني التي وراء الاشكال فيعثون في الجوامد دلائل الحياة ويصورون الازهار ضاحكة ، باكبة ، مثالمة ، مرحة او مفكرة .

وقد يضيق بنا المقام لو اردنا تعداد جميع ما يمكن ذكره من علامات الجال او ما يسمونه بالوسائل الاستاطيقية فهناك من يجعلون اهمية كيرى لطريقة استعال الحطوط في الآثار الفنية ،فيقول بعضهم أن الحط المنحرف هو خط الجال وانه أجمل من المستقيم لانه يوافق حركة العين المستديرة ولانه اكثر قابلية للتنوع وهو يبهج النظر بتموجه والتفافه . لكن مسألة الحطوط مختلف فيها . كذلك مختلفون في موضوع موافقات الالوان والاصوات ومعانيها .ويرى «بورك» الباحث الانكليزي ان صفات الجال هي دقة الحطوط والاجزاء ولطفها واستدارتها وتدوج حجمها

ونعومة ملمسها وقد بني رأيه هذا على ميزات الجال النسائي ١ .

نقف هنا في تعداد الميزات المحسوسة للجال ــ وهي طريقة الفنانين ــ على ان نحده في الفصل التالي من زاوية الفلاسغة والسيكولوجيين .

The Works of Edmund Burke, vol. I ( N.Y. Harper &ن ۷۷\_۷ (۱)

Bros. 1860)



# تعريف الجمال عند الفلاسفة والسيكولوجيين

الجمال عند المثاليين الذين يجعلون الجمال مقياسا او مثلًا اعسلى من الكمال وهو الكمال عند المثاليين الذين يجعلون الجمال مقياسا او مثلًا اعسلى من الكمال الحلقي او الحسي . ويود خصومهم قائلين : نحن مع تسليمنا بان في الصلاح جمالا وبان الجمال الحلقي لا يقل حسناً عن الجمال الحسي ان لم يفقه الا نستطيع الاقرار بصحة هذا التعريف او لا لأن الناس في كل مكان و زمان قد اختلفوا حول تحديد الصلاح المطلق وعجزوا عن ان يضعوا مثلا اعلى اللكمال . فالمثل الاعلى للاخلاق المختلف باختلاف البيئات والعصور . وكذلك المثل الاعلى الجمال الطبيعي . فقسه نوى في بعض الوجوه غاية الفتنة دون ان نوى فيها اتفاقا مع المثل الاعلى المتعارف للجمال . ثانياً لأن من القبح الطبيعي ما يصبح في الفن مصدر جمال ومن القبح الحلقي ما يكون مادة حسنة الفن كم نجد في القصص و المسرحيات الواقعية الاسلوب . فالسر" في كمال الاخلى المادة . و نظرية توحيد الجمال والصلاح اصبحت اليوم مردودة و مثلها نظرية المثل الاعلى المجال الحسي .

يحدد «كنت » الجمال على النحو النالي: « هو ما يوضي الجميع بدون سابق تصمير أو قاعدة يقاس علمها » » « وهو شكل غائبة الشيء بدون أن تتمثل فيه غاية ما ١. » وهو وسيلة الاتفاق بين العقل والحس أو بين الحيال والادراك، اتفاقاً حراً ذاتياً كأغيا العقل يجد في الجميل ضالته المنشوذة دون أن تكون فيه صورة ما العقل يجد في الجميل ضالته المنشوذة دون أن تكون فيه صورة

اي ان الجميل (۱) س ه ۹۲،۹۰،۹۷، من Kant's Critique of Judgment اي ان الجميل يظهر لناكأنه يحقق غاية فيه ويطابق فكرتنا عثه وليس هناك غاية ولا فكرة سابقة.

سابقة لماهية الجال . والجميل - مع كونه محسوساً - عثل للعقيل صورة الكتال ، صورة مثالة تملأ فراغه وتروي تعطشه الى صور الكيال واللانهاية المحسوسة . الماذا ? لانه رغم كونه صورة محسوسة ، يتميز بصفات الصور العقلية المجردة ، اي ان الحكم فيه شامل كوني ينطبق على الجميع ، خالص لانه يوتكز على الصورة دون ان يشترط وجودها الفعلي ، حر" لانه مجرد من فكرة المنفعة أو الفائدة العملية وحر مجرد من قاعدة يقاس عليها ، والجميل وحده في عالم الحس" يقوم بهذا الدور ازاء العقل فهو جسر بين العقل والحس .

ويزيد شار معززاً قول « كنت »: ان الجيل لا يرتبط بصورة او قاعـدة او مثل أعلى يجب بلوغه بل هو حر تام الحرية ومعاين الجال ايضاً حر بمعنى انه لايطلب الوجود الفعلى للشيء الجميل لكي يتاح له امتلاكه ٢.

نلاحظ في تحديدات كنت وشار الامور التالية : اولاً حرية الجال من قاعدة سابقة يقاس عليها . ثانياً حريته من الغاية العملية أو النفعية .

ثالثاً – الحسكم فيه شامل كوني ينطبق على الجميع .

رابعاً \_ انه صورة اتفاق بين العقل والحس" أو بين ما 'بتخيل وما 'بري .
اما حرية الجال من قاعدة سابقة فأمر غير مختلف عليه كما بينا في مطلع هنذا
البحث . وبينًا يميل «كنت» في بعض امجاثه الى تقييد الجال بالقاعدة الاخلاقية نوى
المذاهب التحريرية تنكر عليه كل قيد . وهو موضوع سنعود البه في محث
وظائف الفن" .

وحرية الجمال من الغـاية العملية تقابل مـا يسمونه مبدأ الفن للفن ويكاد يجيع عليه الباحثون كما سنبينه في مكان آخر " فالفن مقصود لذاته ولهذا شبهوه باللعب لانه كاللعب مجردعن الغاية ولا نستثني منه الافن البناء الذي يرتبط بالفائدة

<sup>(</sup>۱) الشرح لأثل بيفر ص ٤٠ ــ ١٤ من Psychology of Beauty

<sup>(</sup>٢) ص ٤١ ــ ء٤ من المصدر السابق .

<sup>(</sup>٣) قصل ﴿ وظائف الفن ۽ .

١٠ تصل م وقائف الله ١٠ .

العملية . لكن حرية الفن تعني ان لايطغى على الفنان اية فكرة نفعية في حين العمل بل عليه ان ينصرف الى فنه ويستغرق فيه حتى ينسى كل ما عداه حتى نفسه . وهذا المبدأ مع انطباقه على الفن بصورة عامة لا ينطبق على الطبيعة لأن الجال الطبيعي في الانسان والحيوان والنبات ذو عَاية علية ذات علاقة بالجنس .

اما شمول الحكم الجالي وانطباقه على الجميع فيفترض امرين: او لا وحود حس استاطيقي عام او بديهة خاصة لفهم الجال وهو افتراض يلاقي اعتراضاً عند الباحثين الذين يرون ان فهم الجال لايقتضي سوى البديهة العادية المبنية عسلى الاختبار والتنقيف (ثانياً) يفترض وجود الذوق العام اي الاتفاق النسبي بين حماعة من الناس على الأحكام الجالية وهو اتفاق بمكن ولم يتصد احد لانكاره.

وقد شرحنا معنى الاتفاق بين العقل والحس بقولنا ان العقل يشعر امام الجمال كأنما وجد ضالته المنشودة او رأى ما ينطبق على خياله دون ان تكون فيه صورة معينة للجمال ، وهنا يجعل « كنت » دوراً اول للعقل في الشعور الاستاطيقي ويوافقه على دلك انصار المذهب العقلي الذين يرون فيه ما يدعم نظريتهم القائلة ان اللذة الاستاطيقية العليا لذة عقلية تقوم على عمل العقل ونشاطه وليست مجرّد تأثر عادى ٢ .

و من التحديدات الفلسفية قول شلنغ: الجال هو توازن القوى الواقعية والمثالية ، اتحاد الطبيعة والذات ، هو المطلق ، ومن التحديدات الصوفية قول هجل : الحال مظهر الفكر او الحقيقة او المطلق للحس . والأثر الفي جزء من العالم اللاواعي لكنه عمل الانسان ، الواعي فهو تلاقي الوعي واللاوعي وصورة اتحاد الطبيعة والذات ومظهر الذات العليا التي تعي نفسها بالتجربة الاستاطيقية .

<sup>. (</sup>١٠) فصل ﴿ أَثْرُ الْجَالُ فِي النَّفْسُ ﴾ .

<sup>(</sup>٢) ان تعريف العقاد للجهال بالحرية كما ورد في الفصل السابق ــ يستند على الارجع الى اقوال كنت وشار في الموضوع . وهذه الحرية تنقرع كما يلي : حرية النمو والاكتمال في الطبيعة لأن كل عضو حيى يمنع من النمو الكامل يتعرض للتشوه . وحرية الحمال الفني من قاعدة تقيد الفنان ومن غاية عملية تحدد معانيه . وايضاً حريسة التذوق من قاعدة يقيس عليها ومن شهوة الحميل الذي يعاينه .

ومعنى قول هجل ان الجمال مظهر الله على الارض ويحب ان يكون كذلك في الفن ولذا كان الفن بالضرورة مثالياً. وهو رأي متأثر بمثالية افلاطون ونظريته في المنشل . اما تحديد شلنغ فهو متأثر بقول « كنت » ان الجمال جسر بين العقلل والحسوسة والصور الحسوسة والصور الجملة المجمع بسين صفات الصور المحسوسة والصور المجلمة المجملة المجلمة المجلمة .

لقد اتبت على اقوال المشاهير في الموضوع ولن أتورط في مجاهــل التحديدات الاخرى الفلسفية ، فهي اطول من ان يستطاع سردها وليس في ذلك كله غناء لان لكل من الفلاسفة رأيه الذي يغلب فيه المغموض على الوضوح ومخالف فيه احـــد الأنمة لينحاز الى رأي غيره مع بعض التعديل والتحوير .

اما السيكولوجيون فيعرّ فون الفن والجمال بواسطة اثرهما في النفس . وفي عامة محديداتيد ينفقه ن مع الآراء الفلسفية الشهرية .

تحديداتهم يتفقون مع الآراء الفلسفية المشهورة : « الفن مملكة متوسطة بين الحقيقة والحيال ، بين الميول الفاعلة العامسلة والميول

الانفعالية أو الانكماشية ، من الانطواء والانتشار . » ١

« ليس الجال كالا لكن للجال قدرة ثابتة على خلق الحالةالكاملة ،وهي اتحــاد النشاط مع الراحة » ٢ .

« أداة التعبير في الفن هي الرمز، وهذا يقيم بين مختلف نواحي العقل نوعاً من التلاؤم الذي لا مثل له . » ٣

في هذه الاقوال وغيرها نلاحـط أشارة السيكولوجيين بصورة متواترة الى حالة الانسجام أو التلاؤم التي مخلقها الفن في نفس الفنان ونفس المتذوق . هـذا التلاؤم الذي عبر عنه « كنت » بقوله : انفاق بين المعلم والحس . وشلنغ بقوله : توازن القوى الواقعمة والمثالية .

ويقول بودَّوان : « الجمل هو موضوع اشتباقنا حين ننقطع عن اشتباقـــه

<sup>(</sup>۱) ص ۲۶۳ من Psychanalyse de l'art

Psychology of Beauty س ۲ ه من (۲)

<sup>(</sup>۳) س ۲۲۸ من Bawdouin, Psychanalyse de l'art

ويتراجع امامه متأملين مدهوشين ، ا وهو عين ما قاله شكر في حرية معاين الجال من شهوة الامتلاك .

\*\*\*

نستنتج مما مر بنا اولا: أن الباحثين قرنوا الفنون الجملة بالجال كأنه صفة لازمة لها . ثانياً : قد توارد في وصفهم لطبيعة الجمال ذكر الوحدة والحرية والتوازن والانسجام وفي ذلك نلاحظ التشابه بين تحديد الفن وتحديد الجال : كلاهما تعبير حر ، وكلاهما مصدر راحة ونشاط ووحدة واكتال في قوى النفس .

فالفن الجميل والجمال واحد . او هو احد مظهرَي الجمال في الكون واكملها .

٠٠ (١) من المصدر السابق .

## جمال الطبيعة وجمال الفن

جميع الوسائل الاستاطيقية \_ او علامات الجال \_ التي مرت بنا ، قد نجد لها مقابلا في الطبيعة . اما الفوق بين نوعي الجال فهو ان جمال الفن اتممن جمال الطبيعة لان الفن ينتخب ويؤلف ، وجماله واع متأثر بالصنعة بعكس الطبيعة اللاواعية . وقيمة الفن ذاتية \_ لنفسه \_ بعنا لجال الطبيعة قيمة عملية نفعية . والجمال في الطبيعة يقوم عادة على اكتال الاجزاء وصحة التكوين ، والجميل فيها هو المخلوق السوي يقوم عادة على اكتال الاجزاء وصحة التكوين ، والجميل فيها هو المخلوق السوي الحالي من الشذوذ . اما الفن فيمتاز عمله الى الابداع وارتباحه الى الطرافة والاغراب والانحراف عن الاصل ، بينا الطبيعة تنفر من الشذوذ ، والجميل فيها هو الشائع الكثير التوارد .

ومع هذا قد يُستحسن الشذوذ حتى في الجمال الطبيعي . فمن الوجوه ما يزيد جمالها انحراف أو غرابة في الشكل كغمازات الحدود والذقن او تكسر الاجفان. ويكون الجلل الغريب (Exotique) مستحسناً في غير بيئته .

وجمال الفن ممتاز بالابحاء او القوة على اثارة الفكر والعاطفة والحيال بصورة لا تتوصل اليها الطبيعة ، وذلك لما يتضينه من عنصر انساني وعمق وتعقيد وسائر ما نسميه باللغة الحفية التي بدونها لا يقوم فن .

والفن بفضل هذه اللغة الحفية يستطيع أن يخلع على القبح الذي في الطبيعة جمالاً فتمثال « الحظية الذابلة » لرودين جميل وغم قبحه في الاصل وذلك لمسا يتضمنه من تعبير قوي مثير عن معاني التحول والفناء .

كذلك صور بودلير الصاخبة الحادة ، « زهرات الشر والسأم والردائل المترفة» يضفي عليها فن الشاعر وفلسفته الشخصية جمالا يجرك اعماق النفس . والمرأة الفاتئة على يُغنيها الفن في حركاتها ونطقها وحديثها عن كل جمال طبيعي .

ان استعداد الناس لتذوق الجمال محتلف شديد الاختلاف . فمهم من لا يستطيعون هذا التذوق لانعدام ثقافتهم او لضعف استعداده . وقد يتذوقون جمال الطبيعة دون جمال الفن اذ ينغلق عليهم فهم النوع الثاني لما يتضنه من غرابة او محوض . وايجاب الناس امام الجمال انواع ودرجات فقد يقتصر على المتعة الانفعالية او يكون بحرد تأثر وهياج وهذا اذا جاوز حداً ما قضى على التذوق ١ او يكون نشوة صوفية واستغراق النفس في الشيء الجميل واتحادها به على طريقة «مذهب الاندماج » الالماني ( Einfühlung ) : « نحن نندمج في الجميل الذي نعاينه فنهتز مع الاندماج يقول غويو : « لكي نفهم منظراً طبيعاً يجب ان نتحد به فنهتز مع شعاع الشمس ونرتعش مع شعاع القمر في ظل المساء . » "

ر يرى الهيدونيون ، اصحاب مذهب اللذة ، ان كل لذة ، حسية كانت ام عقلية ، له الذة استاطيقية . ويخالفهم العقليون ، ومذهبهم في الفلسفة الحديثة اكثر شيوعاً ، فيقولون بلسان دي غرامون ليبار: ليست العاطفة الاستاطيقية لذة جسدية ولا تأثراً عسادياً مبتذلاً ولا احلاماً عاطفية تذوب رقة ولا نشوة صوفية ولا غيبوبة ولا ،

<sup>(</sup>۱) يرى ( شوبنهور ) ان الانسان يستطيع ان يتحرر تحرراً تاماً مــن حكم الارادة حين يستغرق في التأمل في الجمال على شرط خلو ذلك التأمل من ثورة عاطفة هائجة ( ص ٢٦٥ من « المدخل الى الفلسفة » لأزغلد كوليه ) .

Essai sur le sentiment esthétique من ۷۱ من (۲)

<sup>(</sup>٣) س ١٦٨ من المصدر السابق .

<sup>(</sup>٤) تعتبر لذة العقل ارفع من لذة الحس اولا لانها تنحصر في الانسان العاقل. ثمانياً لانها غير ممكنة قبل سن البلوغ واكبتال القوى النفسية فهي تستدعي مقداراً من الرقي العقلي . ثمالةاً لانها ألمحب منالا من اللذة الحسية باعتبارها مبنية على التفكير ابعاً لان لذة الجسد وقية . اما لذة العقل منحياً في الذهن ذكرى أو أملاً . وابعاً لان لذة العقل اطول اجلاً ترافق الانسان حتى في اطوار للمرم والضعف بعكس الاخرى .

اوهام السوبرمان . لكنها لذة قائمة على استعمال العقل المتفتح و فقاً لقو انين طبيعته ، مع متعة الفكر النامي المتسع في صوره الاساسية متصلًا اتصالاً قويـاً بعقل آخر ، يحفزه الحميد والاوادة العاقلة المنضطة أ . هي اللذة المجردة التي يشعر بها العالم حين يضع قانوناً طبيعياً ، والروائي الذي يوسم شخصاً من اشخاص قصته ، والكاتب المسرحي الذي يتتبع تطور تأليفه . هذه اللذة نفسها يشعر بها معاين الفن في ظروف معينة . اللذي الذي شروط :

اولاً: ان تكون اللذة بحرة مجودة من اي غرض ذاتي اورغبة في امتلاك الجميل" وبهذا المعنى يكون التذوق لذة وفيعة تنتفي معها كل شهوة او اشتياق لان الشهوة مثار قلق او الم نفساني ، والشعور الاستاطيقي ينفي القلق والاضطراب لانه مصدر واحة واكتال .. وفي هذا يقول السيكولوجيون: الجميل هو موضوع اشتيافنا حين مناه المناه المن

ننقطع عن اشتباقه و ناتر احم امامه متأملين مدهوشين ؟ .

المنان عنائية على المنافية انفعالية تدفع العاطفة الاستاطيقية الى الظهور وتمهد لها. الهما المشاركة الشعورية (اى شعور الانسان مع الانسان) وبواسطتها نتصل بنفسية اللفنان ونتحد واياه . ويحدد « رببو » هنذا الشعور بقوله: هو في الاصل حركة فيزيولوجية وميل الى تكرار حركة او حالة او عمل نعايته في شخص آخر « روهو شعور انساني يثير اللذة الاستاطيقية امام الاثر الفني الذي صنعته يد الانسان وامام اعال التضعية والبطولة والسمو الحلقي التي تعد آثاراً فنية من طراز رفيع، وإمام المناظر الطبيعية التي امتدت اليها يد الانسان لتقيم في ظلالها كوخاً او حديقة فاضافت الى جمال الطبيعة جاذبية العنصر الانساني . والذين يشخصون الطبيعة وينظرون اليها نظرة ومزية بحسون امامها بالمشاركة الشعورية وان هي خلت من اي اثر انساني .

<sup>(</sup>١) و (٢) ص ه ه \_ ۸ م من Essai sur le sentiment esthétique

<sup>(</sup>۳) س ه ه من Kant's Critique of Judgment

Psychanalyse de l'Art ص ه ه ۲ من (٤)

<sup>(</sup>ه) س ۲۱ من Essai sur le sentiment esthétique

ومن الانفعالات التي لا بد منها لاثارة العاطفة الاستاطيقية علية الانتياه وهـي حهد شعوري تقوم به الاعصاب فتحصر الاهتام بشيء واحد بصورة متدرجة ثابتة يسعفها التنويع . والانتباه سبيل الفهم والتذوق وله اهميته في الموسيقى .

و الانفعالات جميعها بصورة عامة والتأثرات من حسية او عقلية لا تخلو من متعة وهي بذلك تهيء النفس للذة الاستاطيقية فيكون الشعور اولى خطوات التذوق واولى درجات الفهم . والواقع ان مقداراً معتدلاً من الانفعال يفتق الذهن ويثير الحيال ، ولكن اذا طغت الانفعالات على الموقف وساد الغلو العاطفي امتنع عمل الحيال ، ولكن اذا طغت الانفعالات على الموقف وساد الغلو العاطفي امتنع عمل

العقل وقضي على اللذة الاستاطيقية .

والحيال من مثيرات العاطفة الاستاطيقية كما انه نتيجة من نتائجها ويحتوي على
لذة الابداع لانه يقوم بتكميل فكرة الفنان او بخلق فكرة جديدة مستوحاة منها.
ثالثاً : هناك شروط بجب ان تتوفر في معاني الجمال ليستطيع تدوقه . اما من
الناحية النفسية فاحساس دقيق وحرية في المذهن وعادة التأمل والنفكير وهي الحالة
الناحية النفسية فاحساس دقيق وحرية في المذهن وعادة التأمل والنفكير وهي الحالة
التي نسميها «فتوة القلب ونضج الفكر» . أما من الناحية الجسمية فراحية
وانبساط نسبي وفراغ من المشاكل المادية والحاجات الماشرة . "

كيف أيدرك الجال ? ولماذا يقتصر ادراكه على الانسان ? يرى « كنت » ان ادراك الجال امر شامل يعم جميع الناس فاذا قلنا « هذا جميل » يستتبع قولنا موافقة الجميع عليه . وهو لهذا يزعم بوجود قوة بديهة على ادراك الجمال . وينفق معه عدد من الباحثين على القول بهذه القوة البديهة لكنهم مختلفون في تحديدها فان « كنت » يجعلها من نوع مبتافيزيقي قائم بنفسه . كذلك اصحاب مذهب الاندماج الالماني ( Einfühlung ) يقولون بقوة خاصة من نوع صوفي مطلق أيدرك بها الجال . ويعارضهم دي غرامون ليبار وهو من اتباع المذهب العقلي في الفلسفة ومن اساتذة المدارس الحديثة فهو يذكر وجود القوة البديهة الحاصة لكنه يقول ببداهة عملية المدارس الحديثة فهو يذكر وجود القوة البديهة الحاصة لكنه يقول ببداهة عملية

Essai sur le sentiment esthétiqne من ۱۸۷ من (۱)

نسبية غير مطلقة \ ويشرحها بقوله انها بداهة عادية وفهم سريع للجال يصدر عن العادة و الاختيار وغني الذهن بالمعارف و الثل العليا > وليست من نوع نظري مجرد يعتوره الابهام. \ فيكون حينئذ مرد العاطفة الاستاطيقية في عناصرها الفيزيولوجية الى الدماغ كسائر العواطف العليا > وتكون مظاهرها العقلية التأمل والفهم و الحيال والتأويل و المشاركة العاطفية . و الادراك من هذا النوع يكون بطبيعة الحيال مقصوراً على الانسان لانه امر عقلي . و لنقف قليلا عند هذا التعريف :

1 - اللذة الاستاطيقية العقلية هي تأمل في محساسن الطبيعة وتعاقب الفصول واستخراج المعاني والعبر من هذا التأمل. فالمتذوق يقرأ في الطبيعة آيات الحكمة والعبقرية او يوى فيها عواطف وشعائر انسانية، فهنا منظر ضاحك اوعبوس وهناك منظر مهيب او ناع رقيق. وما العواطف الاصدى لشعائره واحواله النفسية "أو ينجني امام الجلال الذي ينبعث من جبالها ووهادها وقفارها وبحارها وما فيها من توافق او تضاد، من وحشة او أنس، من الوان واشكال وحركة او سكون. يقول غويو: نحن نحس باللذة الاستاطيقية (او الحيال الاستاطيقي) على ظهر

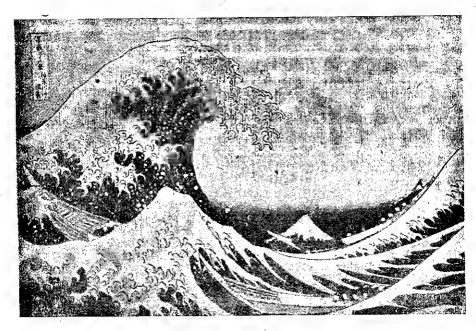
حصان راكض او في زورق يشق بنا الامواج ، او حين ندور على انغام الوالتز . هذه الحركات تستحضر فينا ما يشبه فكرة اللامتناهي والحياة المتدفقة والرغبة التي لا حد لها مع ميل الى احتقار الفردية والاندماج بالكليات ٤.

٢ - هذه اللذة هي انظلاق الحيال امام الفن - امام الموسيقي والتصوير والشعر والبناء - وازدحام الصور في ذهن المتأمل ، وانتقال الفكر الى عوالم مليئة بالبهجة كا انطلق خيال البحتري امام الاثار فعاد بالذكري الى محلس كسرى في ايوانه ، ورأى الوفود ضاحين حسرى والقيان برجحن بين حو" ولعس.

 <sup>(</sup>١) وهي غير بديهة الفنان التي شرحها برغسن وزعم بتفوقها على العقل . فبديهـةالفنات
تأليف وبديهة المتذوق تحليل ( المصدر السابق ص ٧٣ )
 (٢) ص ١ ـــ ٧ من المصدر السابق .

 <sup>(</sup>٣) لقد وجد امرؤ القيس الليل طويلا تقيلا كموج البحر يرخي سدوله عليه بانو اع الهموم
 وما الليل الاحالة نفسه الشاكية . أو ربما كانت الشكوى تقليداً عند شعراء العرب .

Essai sur le sentiment esthétique من ۱۳۰ ( ۱ ) ص



# الموجد للفنامه الياباني هوكوساي

لكن الحيال الاستاطيقي ليس ذهولا ولا مجرد ذكريات رجعية نستعيد بها الماضي، ولا احلاما كسولة على طريقة الراعي وجرة السمن بل هو خلق الجديد وبناء للمستقبل، وهو كباقي عناصر التذوق الاستاطيقي، نشاط عقلي يقود غالباً الى النقد المبتكر او يجفز قوى الابداع في من اوتي الموهبة الفنية.

" — والعاطفة الاستاطيقية ايضا فهم المعاني التي تشف عنها الاشياء في الطبيعة أو في الفن. كان « كورو » يرى الحنان منتشراً على رؤوس الاشجار وعشب المروج وسطوح البحيرات ، اما « مبله » فرأى في الطبيعة الما وتجلداً . . . وفي قائيل دو دين ما يشعر بضيق الروح المربوطة بالمادة وسعيها الى التفلت والانطلاق : في « بورجو اذبي كاليه » نرى النفس الماخوذة بفكرة الحلود السامي تجر الجسم المتردد وكأنها تصبح به : « انك تتردد ايها الجفة !! » أ .

<sup>(</sup>۱) من كتاب رودين ۲۳۰ L'Art \_ ۲۴۸

هذه هي النظرة الفنية الى الطبيعة والفن ، وليس ذلك بالامر السهل ولا هي في متناول كل فرد . لانها توسع في المعنى وقراءة من خلال السطور تنفذ الى قلب الاشياء وقد تتعدى مقصد الفنان. يحكى ان بعض النقاد شرح بيت ابي نواس: ألا فاسقني خمراً وقل لى هي الحمر!

بقوله : « اراد الشاعر أن يتلذذ بذكرهـــا كتلذذه بطعمها » فقال أبو نواس عندما سمع بهذا التعايق : « والله لقد فطن الى معنى لم مجطر لي ببال . »

إ - كذلك العاطفة الاستاطيقية تأويل ، وهو النفهم الواعي العميق الناتج عن اعادة النظر في الاثر الفني . وبواسطة هذا التفهم بتذوق السامع تنافراً موسيقياً في الموقعة وان لم تستحسنه الاذن ١ .

ه \_ وهي ايضاً مشاركة شعورية وقد ذكرت كعامل من عوام\_ل العاطفة الاستاطيقية . وهي كذلك جزء منها لانها مشاركة الفنان في جهده ومرافقة تطوره العقلي وتتبع نجاحه يسرور وغبطة خالصة من اي غيرة او حسد . ولهذا يكون درسنا لاحوال الفنان وظروفه وبيئته سبباً لزيادة الفهم والتدوق .

والحلاصة ان العاطفة الاستاطيقية راحة و انساط و لذة رفيعة تبدأ بالتأثرو الانفعال وترتفع الى التأمل والفهم و الحيال . فهي متعة عقلية و لذة نشيطة و ليسب حالة كسل او جمود و لا لذة فارغة مبتدلة و لا هي غيبوبة من صف النوم المغناطيسي . وهذا ما عنته اثل بفر بقولها : « نشاط مريح » أو « راحة نشيطة » وهذا التعويف اكثر شيوعاً و ادنى الى الصواب لانه ينفي التهور العاطفي و الغلو الصوفي و يجعل اثر الجال في النفس مماثلا لطبيعة الجال نفسه : توازن و انسجام .

ونحن إذا رجعنا قليلا الى الوراء وألقينا نظرة على ما مر بنا انتهينا الى نتيجة : ان ما يشرطونه في الفن والفنان بشرطونه ايضاً في متذوق الفن . فالانتاج الفني ميصدر عن توازن وانسجام في نفسة الفنان ؛ والجال يعرف بانه توازن وانسجام في المنطق في النفس توازن وانسجام . والانتاج الفني

نشاط عقلي قائم على العاطفة والحيال والفكر ، والتذوق ايضاً نشاط عقلي ووجداني

معاً . واللذة الاستاطيقية و احدة في طبيعتها عند الفنان ومتذوقه . والغلو العاطفي يخمد التذوق كما يخمد الالهام الفني . كذلك الحرية شرط في الجمل نفسه وشرط في الفنان و في متذوق الفن .

العاديين من البشر ان يستطيعوا بواسطة التدوق ان يتصلوا بالفن والفنان هــــذا العاديين من البشر ان يستطيعوا بواسطة التدوق ان يتصلوا بالفن والفنان هــــذا الاتصال القوي العميم الذي ينقلهم الى الفن او ينقل الفن اليهم . وعلى هذا قيل ان اطالة النظر في الشيء الجميل تعكسه في نفوسنا ووجوهنا كما انعكست صورة الوجه الحجري العظيم في وجه بطل قصة هو ثورن الحالدة ١.

تقول أثل بفر: الجميل هو الذي مخلق في متذوقه حالة وحدة و اكتال هي انعكاس لصفات الجميل كما شرحها الفلاسفة: مظهر الذات العليا التي يتجلى فيها اتحادُ الطبيعة و الذات وتلاقي الواقعي و المثالي ٢.

ويقول «آلان» بعبارة لوضح: « من أعجب بشخص فهو مشله » . . Admirer c'est égaler و من هنا كانت بعض الإدبان ترفع الإنسان الى بماثلة الالوهية فتقول ان الله خلق الإنسان على صورته وبهذا تصبح عبادة الإنسان لحالقه حباً وتذوقاً لا خوفاً وعبودية . كذلك التصوف يرفع العبادة والتأمل الى درجة الحب والتذوق ويسمو بالمتصوف الى حالة بماثلة لموضوع الحب اي الله . لان الإعجاب الحالص هو المشابهة كما قال «آلان» بشرط ان يكون هذا الاعجاب صادراً عن الفهم والاخلاص .

<sup>(</sup>۲) ص ۶۹ ـ من Psychology of Beauty

## ما يؤثر في الاحكام الجمالية

الشيء الجميل قيمة ذاتية مجردة وقيمة موضوعية ناتجة عن اعتبارات وعوامل شقى تؤثر في حكمنا عليه فترفع من قيمته الذاتية أو تخفضها . وهذه العوامل هي ذوق العصر واللون المحلي والذكريات السابقة في الذهن ثم أثر المحيط والحالة النفسة والاعتبارات النفعية عند معان الجمال .

نرور العصر : أذا وافق الشيء الجميل ذوق العصر فذلك يمهد لحسن قبوله في لعبون المشاهدين . مثلا في سني الحرب تستحسن المواضيع الحربية بينا يقل الاهتمام بها في سني السلم . ومن الازياء والالوان ماكان مستقبحاً في القرن المــاضى لكننا نستحسنه في عصرنا لاتفاقه مع الاحوال الجديدة او لما نكتشف فيه من معان جديدة يوحيها التطور . فقد نميل حيناً الى الالوان المشرقة وحيناً آخر الى القاتمة الحالمةتبعاً لما توحيُّه الظروف. كذلكُ نحافة الجِسم التي 'عدت عيباً في قانون الجمال الكلاسيكي اصبحت في عصرنا الزيِّ المستحسن . وكان الجسم الضَّيل الضَّامر الحصر وألوجــه الهزيل الذي تلوح فيه معاني التزهد والحشوع زي القرون الوسطى وهسي عصور الورع الديني والتطلع الى الحياة الاخرى . وعلى النقيض من هــذا نوى نساء عصر (النهضة (الرينيسانس) في لوحــات الفنانين: نساء ممتلئات الجسم، بارزات النهود /والارداف ،مشرقات الوجوه بآ ثار النعمة والرحاء وفرح الحياة. اما الذوقالعصري كهيرى الجمال النسائي في المرأة الضّيلة الحجم الدقيقة التقاطيــعالحفيفة الحركةـــوذلك ما تنطلبه حاجات العصر ــ ويجذبه فيها الظرف والسحر والغموض ويؤثر عندهـــا جمال الفن على جمال الطبيعة . وهذا بلا ريب نتيجة شيوع الثقافة الفنيةعند المثقفين. اللهوم المحلى : يصعب على الانسان ان يقدر تمام التقدير ما لا يفهمه بسهولة أوما

هو غريب عن محيطه وهو اسرع فهماً وتقديراً لما يدخل في دائرة اختباراته و مشاهداته فيكون الشرقي اسرع فهماً وتقديراً للفن الذي يجمل لون الشرق أو طابعه وهو أمر لا يجتاج الى بوهان.

الذكريات السابقة: قد يكون في ذهن معاين الجهال صورة يرى فيها المثل الاعلى للجال فاذا وجد شها بين ما يعاينه وما هو قائم في ذهنه كان الله استعداداً لتقدير ما يراه . وقد يكون الشيء الجميل مثيراً لذكريات مفرحة او مؤلمة في نفس المعاين وهذا لا يخلو من تأثير في حكمه . فلمنظر الآثار القديمة قيمة جمالية ترفعها في نظر الرائي لما توقظه في نفسه من حنين وتصورات وبعث للماضي المبهم المبعيد . ومما يحكى من هذا القبيل ان مجموعة اشعار ظهرت في انكاترا في القرن الثامن عشر ونسبت الى اوسيان وهو مغن السكوتلندي قديم فلقيت نجاحاً باهراً لما بعثته من الوان العصور الوسطى ، ولكن حين عرف الناس انها لمكفرسون وهو شاعر معاصر ، فبذوها بين ليلة وضحاها السكوتلندي قديم فلقيت نجاحاً باهراً لما بعثته من بذوها بين ليلة وضحاها القبيل المناس المها المكفرسون وهو شاعر معاصر ،

و للمحيط أو الاطار أثره في أبراز ألجال . فرؤية الغزال في الصحراء ، والفراشة في يستان الازهار ، كلاهما منظر رائع لانه يضع الشيء الجميل في الاطار الذي يناسبه . وبالعكس يستقبح منظر فتاة قروية في ثياب مدنية أو في صالة رقص . ويستهجن مرور قطيع غنم في شازع المدينة لانها في غير الاطار الذي يناسبها . قال شولة الالماني: كل شي جمل في موضعه . حتى فرس النيل المشهور ببشاعته يستحسن منظره على شاطيء النيل بين أوراق البردي .

وللاعتبارات النفعنة ايضاً تأثيرها بصورة واعية او لاواعية ، فنحن حين نقف مدهوشين امام حصان جميل قد نتأثر باعتبار القيمة العملية التي تتمثل في جرال التقاطيع ولمعان الجلد ومتانة العضلات ورشاقة الحركة . والقدماء الذي استحسنوا المرأة الممتلئة الجميم كانوا يتأثرون باعتبار صلاحيتها للأمومة . والجميل الذي يأتلف مع مثل اخلاقي رفيع او يجمع بين جال المنظر والفائدة الادبية يزيد قيمة في نظرنا . واخيراً للحالة النفسية اهميتها فالانشراح النفسي يهييء صاحبه للتذوق و بعكسه

<sup>(</sup>۱) ص ۱۲۷ من Essai sur le sentiment esthétique

حالة الحمول والضعف أو القلق وأنشغال الفكر.

وغني عن القول ان النقد الاستاطيقي لا يخضع لهــــذه الاعتبارات والها يتأثر بها عامة الناس وهي تفسر لنا ما تلاقيه بعض الآثار الفنية من رواج مستغرب او نجاح غير منتظر.

### حوافز الفن

لقد أشكل على القدماء فهم مصدر الفن وعوامل الانتاج الفني ، فزعم افلاطون مدر أن الشعر جنون تخلقه ربات الشعر في نفس الشاعر ولا يتاح لأحد أن يقول-الشعر الالمات » أ .

ومنذ القديم قَدُرن الشعر بالجَنُونُ ومثله النبوة : كان العرب يرون ان الشعر من وحي الجن ، والجنوا من دخله الجن، فالشاعر اذن من صنف المجانين . واتهموا النبي بالشعر والجنون فجاء في القرآن أنه ليس بشاعر ولا مجنون .

وليس الحديثون باكثر نجاحاً من القدماء في تحليل الموهبة الفنية لكنهم كالقدماء مجاولون شرح العوامل التي تحفز هذه الموهبة الى الظهور . وأحدثهم «فرويد» الذي شرح ما شرحه من ظواهر الفن والعوامل التي تؤثر فيه وانتهى الى القول : اما كيف تولد القوة المبدعة في نفس الفنان فهذا خارج نطاق علم النفس ٢ .

م كان القدماء يقولون: « حا<u>ش الشعر في صدره »</u>. فهم يقرنون الفن بالهوى او هياج النفس وذلك لما رأوه من حالات انفعالية غريبة عند الشعراء والحطباء ومن خعل في مرتبتهم كالكهنة والانبياء.

ويقول لونجينوس وهو من القدماء: الجليل (وهو عنده مرادف الجليل) يصدر عن صفتين لا بد منها في الشاعر: الهوى والاخلاص. لكن النقاد الحديثين يعدّ لون هذه النظرية فيقول «آلان» وهو من أكثرهم تبحراً في فلسفة الفن:

<sup>.</sup> Dialogues of Plato V.I , — من ۲٤٩ ص (١)

Psychanalyse de l'art من ٦ ه من (٢)

ويشد « آلان » على اعتبار الفن حركة جسمية اكثر منها عقلية : « ليس الفكر الذي يخترع بل الايدي و الحركة، اذ لا يمكننا اختراع رقصة ما لم نرقص، حولا اغنية ما لم نغن ،ولا شعر ما لم ننشد. » و مثله قول « كنت » الفن عمل و العلم ح

كل ذلك لا مجلو من اتفاق مع آراء علماء السيكولوجيا الذين ستبسط آراءهم بشيء من التوسع .

يقول «آلان» ان الفن لبس تأملًا ولا تبحراً ، ولبس نتبجة الفكر والتصبيم بل حركة منضبطة مختبرة . ويشبه هذا قول « فرويد » ومن جرى مجراه من السيكولوجيين ان الفن نتبجة لانضاط الغرائز وترفيعها ، وهو لا يصدر عادة عن البري والفكر والتصبيم أبل عن اللاوعي وهو منطقة العواطف المكروتة حيث تتكون العقد ذالنفسية التي بجراصحا باأحياناً الى الازمات الروحية والاضطرابات العصبية الكنها عند ذوي الطبيعة الفنية تجد لها مصرفاً في الانتاج الفني . وعلى نظرية اللاوعي عثل فرويد بالقصة التالية : أن شاباً تعشق غثالا رخامياً عثل امرأة وأحبه حباً ملك عليه لبة فابتكر له اسماً خاصاً ، وكانت صورة التمثال لا تبرح مخيلته . حتى كان يوم

<sup>(</sup>۱) ص ٤ لمن Vingt Leçons sur les beaux arts

<sup>(</sup>٢) ص ٩٤ من المصدر السابق .

<sup>(</sup>۳.) ص ۱۹۹ من Lalo, L'art et la morale

<sup>(</sup>٤) ف ١ و ٢ من Alain, Système des béaux arts

<sup>(</sup>ه) من ۱۸٤ من Kant's Critique of Judgment ...

<sup>(</sup>٦) في ص ١٢٥ من كتاب دي غرامون ليبار في العاطفة الاستاطيقية : ان الفنان غالباً ما يبدأ عمله بصورة بديهية فتسود العاطفة ويتدفق الحيال ءاما الفكر المنظم فلا يأتي الا متأخراً .

لقى فيه فتاة تشبه التمثال فكأنما وجد فيهاضالته المنشودة ، وما لبث ان عقد الحب قلبيهما واكتشف الفتي بعد لأي ان هذه الفتاة لم تكن سوى عشيرة طفولته وقد نسبها لأنه غادرها طفلًا حين انتقل به ابوه الى بلاد آخرى، لكن ذكرى الفتاة بقيت في نفسه بصورة لاواعية او بشكل عقدة مكبوتة حر"كتها رؤية التمثال ، فاتخبذ من هذه الرؤيا مادة لاحلامه واستعاض من الحقيقة بالحيال ، واعطى التمثال اسماً يرمز الى اسم الفتاة وهو لا يدري أن ذاك الاسم هو وليد لاوعيه، حتى رأى الفتاة عنها وتحقق العلاقة بننها وينن التمثال .

 في هذه القصة برى « فرويد » رمزيًا لعمل اللاوعى في نفس الفنان ويعتقب د السيكولوجيون ان جميع الآثار الفنية يمكن ردها على هذه الصورة الى عقد نفسية (حب الفتاة المكبوت) توقظها حوافز خارجية من نوعها ( التمثال) فتستحيل للحلاماً ومادة فنية عند من أوتوا قوة الابداع . رِ

فالعقدة النفسية اذن ـ في رأى السيكولوجيين ـ ما تتركه العاطفة المكبوتة /خارجي من نوعه يحركه ويدفعه الى الامجاب بصورة<sub>.</sub> ما .

والعقد النفسية انواع .منها الفطرية العامة الاصلة في النوع الانساني نظير عقدة ( اوديب ) وهي التي تنشأ من المنافسة القديمة بـين آلابن وابيه وثورة الاول على الثاني وَنَضَاله لاثبات ذاتيــــته والاستمساك بجب امه ومنافسة ابيه في حبهـــأـــ هذه المنافسة التي تدفعه التقاليد في عصور المدنية الى كبتها فتغوص في اعماق الاوعية. وهذه العقدة تلعب في رأي العلماء دوراً هاماً في الآثـار الفنية وغالباً ما تظهر في الفن بصورة متطورة ، ومثلب اعقدة « القطع » وهي التي تنشأ من كره شخص او رئيس نالنا منه اذي او اذلال فيعبر الانسان عن هــــــذا الكرة المكبوت بان يشوه او يقطع اشياء تخص الشخص المكروه وهو تعبير من نوع السحر القديم لأنه استعاضة عن القتل الفعلي بالقتل الجؤتي او الرمزي. الله والعقد الفطرية اهميتها في الفن لانها مصدر الاساطير والحكايات الشعبية الثي

بستقي منها الفنان وحيه في جميع العصور. وليست الحكاية الشعبية سوى تحقيق

رمزي الهيول والرغبات المكبونة في نفوس البشر منذ ان البثق عندهم فجر المدنية واخدوا يكبتون شعائرهم ويستعيضون منها بالاحلام والاساطير، لذا نضج هذه الحكايات باخبار الملوك والايطال الذين مخلقهم الحيال وتزخر بما يتوق الناس الى الحصول عليه كالكنوز المكتشفة والثروات المفاجئة والحيرات المدهشة التي ينالها الفقراء والمحرومون (قصص سندرلا وعلي بابا وعلاء الدين) وتلعب فنها اخبار الحب دوراً هائلًا وينال الاشرار عقابهم والصالحون جزاءهم . وفي هذا جميعه - كما نرى حقيق خيالي لرغبات الناس واشواقهم الحقية .

و د كربا النوع الاول من العقد وهي النظرية الاصلة. إما النوع الثاني فهي العقد الشخصة الحاصة بكل انسان . والاولى اعتى طبقة وابعد عن ذهن الفنات الأما تتصل بادوار الفطرة والاساطير، والثانية اقرب الى وعيه واسرع استحضاراً وقد تعد فروعاً من الاولى لان هذه كثيراً ما تنتقل او تتحول الى عقد شخصة كما تتحول عقدة اوديب الى تنافس بين الحوين في حب الام او تعليق بالاخت بدلاً من الام فتكون الآثار الفنية المنتضنة صراعاً وكثيرا ما تتضبن من الام فتكون الآثار الفنية المناب اثبات ذاتيت ، مبنية على عقدة من صراعاً بين شخصين بجاول كل منها اثبات ذاتيت ، مبنية على عقدة من هذا النوع . وهكذا بجللون قصدة فكتون هوغو في الضمير فيزعمون انها تتضين شعوراً لاواعاً بالاثم في وصفها لملاحقة العين للمذنب وانتقامها منه ، شعور بذنب منافسة الاخ في حب الام ، كان يهدد المؤلف باضطراب عصي لو لم يتحول بذنب منافسة الاخ في حب الام ، كان يهدد المؤلف باضطراب عصي لو لم يتحول بذنب منافسة الاخ في حب الام ، كان يهدد المؤلف باضطراب عصي لو لم يتحول بذنا الشعور الحقى الى فن بواسطة التسامى .

م وهناك عقدة نرسيس او عبادة الذات عند الفنان . وقد تشتى من عقدة او ديب ايضاً ، بعنى ان تعلق الفنان بامه قديد فعه الى الانصراف عن كل حب آخر و الانطواء على نفسه . و تلعب هذه العقدة دوراً في انتاج الادب الذاتي اي انها تجد مصرفاً في الاعتراف ات و في الفن الرومنطيقي الذي يسود فيه عنصر الذات . و تعد الظاهرة النوسيسية من بقابا الظواهر الفطرية في النوع الانساني لأن الانطواء على الذات ميزة الانسان في عهود الفطرة حين كان قليل الاهتام بغيره ، شديد الايمان بقوة الفكر ، الانسان في عهود الفطرة حين كان قليل الاهتام بغيره ، شديد الايمان بقوة الفكر ، يستعمله سلاحاً يقهر به اعداءه ، ومن دل ك نشأت التعاويذ والصلوات و الر في

والادعية التي ترتكز على الايمان بقوة الفكر والقول وقدرتهما عملي اخضاع الناس واحداث العجائب.

فالفن والسحر متشابهان في اعتادهما على الفكر والعبارة لاحداث الامورالعظيمة والتأثير المنشود .

وكما تتحول عقدة اوديب الى عقدة نرسيس قد تتحول ايضاً الى كره كل ذي سلطة لانه يومز الى الاب ، او كره من يقوم مقام الاب وينافس الابن في حب الام ، كما نرى في رواية همك لشكسبير ، او تتطور الى شكل جديد. ففي روايات بروست : « سعياً وراء الزمن الضائع » ، حنين الى الماضي وشوق الى بعثه يومز الى التعلق بالأم والرغبة في الرجوع الى حضها .

رومن صنف العقد الشخصة ؛ إحلام الفنان ومبولهَ وعواطفه المحبوتة ؛ فقد محلم ا بالشهرة او المجد او يكو ن لذاته رغبات معينة لكنه حين لا يوى سبيلًا لتحقيق احلامه يميل عن الحياة الواقعية الى الحيالية ، ويواسطة الحلق الفني يبني من احلامه لَهُيْئًا حِدَيدًا ويلقي عليها من فنه برقعاً \_ ومن هنا مصدر الغموض في الفن\_وبهذا لهقدها صبغتها الشخصية ويخفى اصلها المريب ويجعلها مشاعــأ للغير وسنب متعة لهم أوبرضي بها حاجات مةهورة ورغبات جائعة في صميم نفسه . فيكون الفن هنا تسامياً ويرفيعاً للميول واستعاضة عن الحقيقة بالحيال والرمز . وهكذا يحلل إميل فاغيه قصة هلوُيزة الجديدة لروسو فيقول ان المؤلف الذي لم يُتح له ان يصاهر الطبقات الشريفة بسبب وضاعة اصله جعل بطلة قصته (جوليا )تتعشق فني من اصل وضيع يومز الى روسو نفسه. وبذلك حقق المؤلف حلمه المكبوت واستعاضمن الحقيقة بالخيال. والغرائز عموماً في حـــال كبتها تلعب دوراً هاماً في الحلق الفني ، ولا سيا الغريزة الجنسية . يقول فرويد : أن الفنن والثقافة لم يتم لها الظهور الا بواسطة كبت الغرائز وتطورها خلال العصور . وبين الغرائز المكبوتة تلعب غريزة الجنس دوراً رِرْئيسياً فتمر في طور التسامِي وتتحوّل عن غايتها الجنسية الى غايات اجتماعية ثقافية. وليس أخطر على الثقافة من اطلاق الغرائز وارجاعها الى حالاتها الفطرية ١ . ولهذا

Psychanalyse de l'art س ٤ ه من (١)

كان الحب اكثر المواضيع شيوعاً في الفن : لان الغريزة الجنسية من اقوىالغرائز الانسانية ، والفن مصرف بري، للحب ووسيلة ترفيع للغريزة .

نستنتج بما مر بنا ان تحقيق آلائر الفني يتطلب ، في نظر العلماء ، ثلاثة امور :
اولاً وجود الطبيعة الفنية التي لا يزال مصدرها سراً غامضاً وانحا يوجح ان قوانين
الوراثة تلعب فيها دوراً ، ثانياً وجود العقد النفسية بين عامة فطرية وشخصية مشقة
منها ، ثالثاً وجود عوامل خارجية وانطباعات تحرك العقد او تهزها من باب تداعي
الافكار وبعد ردحة من الحضانة او الاختار نظهر الرؤيا الفنية الى حيز الوجود
كأنها بنت ساعتها وهي ليست كذلك ، ويكون الاثو الفني ايجاباً لهذا الانطباع ال
رد فعل للعوامل الخارجية من جهة والعوامل الداخلية القائمة في العُقد النفسية من
جهة اخرى ، وبواسطة الاثو الفني تنحل العقدة وينتهي الصراع وتولد حالة جديدة هي

اصلاح القديمة وتوفيق بين متنافرات ونوع من الفداء والتطهير .
فقي مسرحيتي « الحروج من ألجنة » و « شهرزاد » لتوفيق الحكيم نستطيع ان نوى بوضوح اثر العقدة النرسيسية في «مختار» المنطوي على نفسه وفي «شهريار» الحائر وكلاهما يرمز الى المؤلف نفسه ، كما نوى في الاولى اثر نظربة التسامي و في الثانية رمزاً للتطور النفسي عند المؤلف وتمثيلًا للصراع الذي فام في نفسه حول معنى الحياة الذي بقى عنده لغزاً كما في المسرحية .

ونحن اذا سلَّمنا بان الانتاج الفني يصدر عن عوامل خارجية يستوحيها الفنان وعوامل داخلية مؤلفة فمن احلامه وعقده النفسية لا نستطيع الن نسلم بان كل تأليف فني يمكن رده الى عقدة معينة في نفس صاحبه . والتفاصيل التي يأخذ بهنا السكولوجيون في هذا الموضوع لاتزال موضوع نقاش ولا تخاو من تطرف ومالفة .

كان الفن عند القدماء نتيجة الوحي والالهام وهو كذلك عند كثير من النقاد والباحثين ٬ ، اي ان عمل الفكر الواعي فيه قلمل الاهمة . وهذا يشه قول السكولوجيين ان الفن يصدر عن اختار في لاوعي النفس . اما « رودين » فيرى

<sup>.</sup> Alain, Vingt Leçons sur les beaux arts من ۱۰۳ ـ ۱۰۲ ص (۱)

ان الفنانين يعون غاماً مايفعلون وينفقون وقتاً وجهوداً في سبك افكارهم وشعائرهم لكن الذين يقولون بالوحي والالهام او العمل اللاواعي لاينكرون الدرس والسعي والجهاد عند الفنان بل يجمعون بين الاثنين ويوفقون بين النقيضين ، الوعي واللاوعي. فالعرب القدماء زعموا ان الشاعر شيطاناً يملي عليه الشعر، لكنهم وغم همذا رأوا ضرورة الحفظ والاخذ عن الاسلاف فكان شاعرهم يحفظ الوف القصائد قبل ان شعرورة الحفظ والاخذ عن الاسلاف فكان شاعرهم محفظ الوف القصائد قبل ان « يعاني نظم الشعر» . وفي قولهم « يعاني النظم » ما بشمير الى أن الشعر ليس

وفي هذا المعنى جاء في كتاب مبادىء الفلسفة نقلا من هنري بوالكاريه ما يلي ؟ 
(ه إن العمل اللاو اعي لا يتكون و وفي كل حال لا يكون مثمراً - ما لم يسبقه 
من يتبعه فترة من العمل الواعي . ولا يمكن لجالات الالهام المفاجئة ان تظهر الى 
الوجود ما لم يسبقها جهود ذاتية متواصلة يظنها صاحبها عقيمة غير مجدية قد ضل فيها 
السبيل وعجزت قريحته عن الانتاج » ٢ . ويسرد الكاتب امثلة تبرهن على صحة 
قوله وفي جميعها يتبين لنا ان التفكير واعال الذهن بحدثان في العقل الباطن نضجا 
واختاراً بطيئاً ، وحين تظهر نتائج هذه الجهود بصورة مفاجئة نحسبها وحياً واغا هي 
نتائج لاواعة لمقدمات عمل واع .

يقول لالو: في الفن ، كما في الاخلاق ، لا مجدث الالهام بأعجوبة وانما هو أرأس مال يتجمع تدريجاً ٣ .

رمثل هذا قول كروتشي في مقالته « الشعر والادب » : ان السهولة عند بعض الشعراء علامة سيئة ، ولم يخطي، من شبه الحلق الفني بآ لام المخاض <sup>4</sup>.

ويقول دوفت باركر \* : الوحي نتيجة درس شاق طُويل ، والالهــــام الفني

- . (۱) ص ۲۲۶ ــ ۲۲۱ من Rodin, L'Art
- H. Cuvillier, Manuel de Philosophie, Tome I, (Paris 1931) من ۱۹ من (۲)
  - Lalo, Introduction à l'Ésthétique ف ١ من (٣)
  - Revue de Métaphysique et de Morale, 1946, v. 43, (t)
    - ص ١ ـ ٣ ه ـ مقالة الشعر والادب لكروتشي .
      - Principles of Aesthetics من ۹۹ من

عصارة الجهد العنيف بين واع ولاواع ، وخلاصة الجهود الطويلة التي اتصل فيهما الفنان بآثار اسلافه وجعلها مصدر إلهامه .

♦ ونظرية اللاوعي هذه هي التي يستغلما المربون الحديثون فيوعزون الى اُلطالب بدرس بعض المسائل الصعبة « والنوم عليها » اي ان يعطيها مجال النصج في دائرة لاوعيه ، حتى أذا عاد اليها بعد فترة من الزمن أذا هي تنحل أمامه بسهولة وأذا هو يفهمها بشكل واسع جديد ما كان ليحلم به من قبل.

وقد بحث الدكتور وليم ب. كانون في كتابه «طريقة باحث» ، الفصل الحامس ، موضوع الوحي والالهام الذي يتناول العلماء كما يتناول الفنانيين . واظهر بالاختبار أن الالهام يلعب دوراً في الحلق والاكتشاف لا يقبل عن دور التفكير وإعمال الذهن . وشرح ذلك بقوله أن التفكير الطويل في موضوع مسا واعطاءه فرصة النضج في الذهن في حالات النوم والراحة ينتهي عند اكثرية الباحثين وطلاب العلم بالهامات وحلول مفاجأة ، كأنما في العقل ناحية تعمل في الحفاء أو على هامش الفكر وتحمل الى الذهن الواعي نتيجة عملها في اوقات مختلفة تسمسي حالات الالهام .

والدكتور المذكور يتفق مع السيكولوجيين على حقيقة وجود هذه الاوقات الالهامية لكنه لا يرى رأيهم في تسمية مصدر هذه العمليات التي تجري في الحقاء بالعقل اللاواعي ، كأنما هناك عقلان واع ولاواع وهو لذلك يقترح ان نسميها عليات خارج الوغى او على هامشه .

ونحن نرى أن لا عبرة في الاسماء ، فالسيكولوجيون لا يقولون بوجود عقلين بل بطبقتين من الافكار ، العليا الداخلة في الوعي والسفلى التي تعوص فيها الافكار المكوتة.

ومن المناسب هنا ان نشير الى الظروف الموافقة لحالات الالهام عند الفنان كما عند العنان كما عند العالم والدارس ، وهي في رأي الدكتوركانون : شيدة الانصراف الى موضوعنا والاستغراق فيه وكثرة الاطلاع وسعة المحفوظ في ما يتعلق به وراحة

Walter B. Cannon, M. D. The Way of an Investigator (W. W. (1) Norton & Co. N. Y)

الجسم والعقل وحرية الذهن من قبود التقليد ومن ضغط القديم .

يستمد الفن غذاءه اولاً من معين انساني عظيم هو اللاوعي المجموعي العام او العقد الفطرية ملهمة الاساطير والحكايات الشعبية التي تشترك فيها الشعوب وعليها بنيت اهم روائع الفن .ومن ذلك تبدو لنا اهمة المحافظة على ما في محيطنامن اساطير ورموز وحكايات شعبية . ثانياً :من معين فردي ذاتي اي من لاوعي الفنان نفسه ومن عُقده الشخصية واحلامه التي يحاول عرضها بطريقة فنية مبرقعة . ويرى بعض الباحثين ان الفن المستقى من العقد الفطرية العامة هو الفن الانساني الارفع لأن رموزه تؤلف نوعاً من اللغة العمومية وتستطيع ان مخاطب الجميع بلغة الجميع، وهو لذلك اقرب الى النفوس من الفن الذي توحمه العقد الشخصة .

والفن الكلاسيكي في نظرهم مستقى من البلاوعي المجموعي ـ من الاساطير الشعبية العامة والعقد الانسانية الحالدة يوفده العقل والوعي . بينما الفن الرومنطيقي ذائي محدود المنهل مقيد بالعاطفة والذات . ولهذا يقولون أن كل أديب ببدأ ذاتياً أي بعرض نفسه وحياته الشخصية ، وينتهي موضوعياً فتتسع نظرته وتصبح وطنية شعبية أو انهنة أنسانية .

ولعل هذا ما حدا ببعض النقاد الفرنسين الى القول ان الادب الرومنطيقي عمل نوعاً من الادب محدود القيمة ضيق النظرة لا يأتلف مع العقليــــة الفرنسية . لكن هذا لا ينفي وجود الروائع الانسانية في الادب الرومنطيقي نفسه لأن قصة الفنان كثيراً ما تكون قصة كل انسان .

#### الفن والذكاء

ومقاييس ذكاء الاطفال عند السيكولوجيين تتناول هذه النواحي جميعاً على اختلافها، في حين ان البحث العلمي المدفق يقصل انواع الذكاء تفصلا فيقسمه الى ذكاء علي، وهو ذكاء الصانع والاداري، وذكاء تأملي، إلهامي، بديهي أو فني، وهو ذكاء الشاعر والموسيقي والحطيب والمصور. وذكاء تفكيري بحرد وهو الحاص برجل التشريع والتحليل، وذكاء تخيلي عند المهندس والعالم.

وهناك ذكاء ادبي وذكاء علمي ، ذكاء مادي صناعي يتعلق بمهارة البدين ورشاقة الحركة، وذكاء شفهي لساني وهو حذق القول. كذلك الذكاء النقدي الذي يبرع صاحبه في النقد والتحليل، والذكاء الحالق المبدع الذي للعبقري. وهناك أيضا ذكاء شامل متنوع لا ينحصر في ناحبة واحدة فيزج صاحبه في حيرة الانتخاب. ومن تقسياتهم ايضا : ذكاء سربع وذكاء بطيء عميق، تفكيري وإلهامي، الى غير ذلك ١. لوسياتهم ايضا : ذكاء سربع وذكاء بطيء عميق، تفكيري وإلهامي، الى غير ذلك ١. لا العبقري الذكاء الحالق المبدعي والفنان عبر المنان عبر فنه ، وربا حذق غيره ادا كان من ذوي المواهب المتعددة، نظير خبياً جاهلا في غير فنه . وربا حذق غيره ادا كان من ذوي المواهب المتعددة، نظير

واحد نظير ديلاكروًا ، وبودلير ، وفاليري . والغالب في رجل الفن أن يكون ساذجاً في ما لا مخص الفن. ودلك لانصرافه

ميكال انج الذي حمع بين الفن والعلم والفلسفة. وقد يكون فناناً وناقداً في وقت

Pieron, H. Psychologie Experimentale من ۲۱۰ من (۱) (۱) (Armand Colin, Paris 1942)

التام الى فنه كما يقول رودين . وربما جهل النقد وعجز عن نقد انتاجه الجاص اذا لم المحتن ذا ذكاء نقدي . وهو قلما يستطيع التحليل او التفكير المجرد على طريقة الفلاسفة . ولهذا لا يتردد بعض الباحثين في التصريح ان الفن عدو المنطق وان الفلسفة تقتل الشعر ١ :

وليس يصير الفنان أن يكون شاداً لا منطقياً في فنه ، لكن سداحته المنطقية
 تظهر غرببة في الانجاث العلمية ومن الحيو له أن يبتعد عنها .

وَعَمَّا انَّ الْفَنْ يَعْتَمَدُ عَلَى البَّدَاهَةُ وَالذَكَاءُ الالهَامِي - يَجَلَّافُ العلمِ الذي يعتَمَدُ عَلَى الذَكَاءُ التفكيري – نواه ينمو غواً عجيباً عند الشعوب البدائية وفي الاوساط الفطرية. وقد عثر رجال الفن في الغرب الحديث على غاذج رائعة من فن الزنوج و المكسيكيين وسكان الجزر الذين لا يزالون على الفطوة في مناطق من افريقيا و اميركا رجزر الباسيفيكي . ووجدرا عند هؤلاء الفنانين فهماً بديهياً لاصول الفن ورأوا في فنهم الميرات التي يتجه نحوها الفن الحديث كالابتعاد عن الواقع ، وتبسيط التعبير والحطوط ، الذي ينشأ عنه الغموض و الايجاء ، والتوازن والتكر المالمتين . ولا يخفى ان عدداً من الفنانين الحديثين .. منهم بيكاسو و زملاؤه – يستلهمون هذا

الفن الفطري في انواعه وميزاته . إ وكأن الفن الحديث يستمد قوة وحياة جديدة في العودالى الوراء واستلهام الفن البدائي والفنون القديمة التي از دهرت في عصور الفن العظمى في الشرق الاقصى وغيره ، بعد ان طغى سيل العلم و الآلات على العصر الحالي حتى كاد يذهب بالالهام الفني الأصيل.

يقول A. Dew في دائرة المعارف البريطانية ( طبعة ١٤ ) تحت مادة « فنر» :

﴿ ان الفنان الشرقي يوسم شعوره ولا يتقيد بالواقع . وليست الصورة عنده سوى قناع تختفي تحته الحقيقة . وأذا صور غصناً اراد به ان يدعو الناظر آلى شحد حياله / حتى يتصور شجرة " باسقة تفيض بفزح الحياة . »

وهذا يوينا أن مبدأ العموض في الفن الغربي الحديث مستقى في بعض أصوله من
 فن الشرق الاقصى و في البعض الآخر من فن الشعوب الفطرية .

<sup>(</sup>١) القول لكروتشي ويتفق معه في ذلك اصحاب ﴿ الشعر الصافي » . .

#### وظـــاثف الفن

بوينا التاريخ ان الفن ارتبط منذ القدم - منذ ارسطو و افلاطون قبله، وعهود سيطرة المسيحية في الشرق والغرب كم بوظيفة الاصلاح والتثقيف وتهذيب الناشئة وتوقية الشعور . وان هذه النظرية التي تسخر الفن لحدمة الاخلاق فد تمتعت بسيادة بقي أثرها حتى عصرنا الحالي فاعتنقها كثيرون من النقاد والباحثين كأمر مسلم به حتى اصبحوا لا يرون خيراً في الأدب الذي لا ينم عن « فكرة او عبرة او عظئة سامية » واجمعوا القول في وظبفة الادب فقالوا : « انها تنحصر في شيء واحد

وهذا لا يعني ان الفن ، طيلة هذه العصور التي اشرنا اليها ، قد خضع لتشريع النقاد والوعاظ . فمعظم الآثار الفنية في الموسيقى والرقص والتصوير والنحت تخلو من اية قيمة وعظية او تهذيبية ٬ وكذلك في الادب تجد مئات الآثار التي تنحصر رفائدتها في الامتاع والتسلية نظير بعض مسرحيات شكسبير ( « حلم ليلة صيف » ) وبعض شعر تنسون وسونبرن وقصص ادغار بو وغيره . وهو عين ما نجده في كثرة الشعر العربي الذي لا يرتبط بفائدة عملية اذا استثنينا منه شعر الحكم الذي لا يخلو

من فائدة وعظية للقاوى. ، وشعر التكسب الذي انحصرت فائدته في الشاعر .

لكن من الحير ان نلم بتطور موقف النقاد من هذه المسألة ونتتبع خلافاتهم وبجادلاتهم حولها بيناكان الفن يتابع سيره متأثراً بتلك الاحكام او غير متأثر . وقد درس هذا الموضوع الباحث الاستاطيقي ولالو في كتابه: «L'art et la Morále» وعرضه عرضاً تاريخياً مبيناً اقوال مشاهير النقاد والفلاسفة في موضوع الفن و الاخلاق

ا (١) م ٧٦ من أصول النقد الأدبي الاحسد الشايب .

قال ما ملخصه: برى افلاطون ان الجال والصلاح شيء واحد، والفضلة عنده جمال الروح، وهو في جمهوريته بحمل على التراجيديا والملحمة والشعر إلا مدائح الآلهة والعظاء الموقد وقد حداحدو افلوطين الذي قدّم الصلاح على الجال مع محاولته التوحيد بينها وسادت في العصور الوسطى نظرية التوحيد بين الجال والصلاح وبقى لها الرفي في عصر النهضة فقال رونسار: « الموسيقى مصدر بهجة وفرح ومن لا يتأثر بها فهو شريو » . ولوثو بوى فيها فنا إلهيا ، وميكل انج برى في التصوير وسيلة التقرب من الحيال والصلاح ورأوا في الاول وسيلة الى الثاني متصوفون نظير غوبو ومترلنك و كروتشى .

وهناك فئة اكثر اعتدالا من المتصوفين . زعيمها ارسطو واتباعها اخضعوا الفن خدمة الفضلة من غير المستحدوا بينها : فارسطو لا ينفي الفنان من مدينت كما يفعل افلاطون لكنه يُنكر على الشبان مشاهدة لوحات بوزون الواقعية والمسرحيات الهجائية ولايستحسن سوى الموسقي الوعظية . وفي التراجيديا يفرض ان يكون الاشخاص صالحين لكنه بجيو ان تتضمن المسرحية ما ينافي الاخلاق بشرط ان يكؤن في دلك فائدة ظاهرة وسبب معقول وهو واضع نظرية التطهير (كاثرسيس) المشهورة ومؤداها ان التراجيديا من شأنها ان تثير عنصري الشفقة والحوف بصورة تطهر الانسان من هانين العاطفتين او انها « تدخل عاطفة بمائيلة لتلك التي في نفوس السامعين تهديء اعصابهم وتطهر دوحهم من تلك العواطف كالمستخدم في الطب الحامض لازالة المحوضة والمالح لازالة الملوحة . » "

وقد سطرت فكرة الفن الصالح على الهل القرون الوسطى - عصر التدين - وايضاً على عصر النهضة - وهو امتداد القرون الوسطى في بعض نواحية - والقرون التالية حتى القرن التاسع عشر . واندمجت آراء افلاطون وأرسطو المثاليين بروس التزهد والنصوف المسيحي وشددت الذكير على الفن واكتفت بتشجيع الموسيقي الدينية والمسرحيات الفاضلة والتصوير المقيد بقوائين الآداب. ولم يتصد احد لمناقشة

<sup>.</sup> Dialogues of Plato, vol. I, The Republic, ٦٤٧ ، ٦٤١ ، ٦٠٧ س (١)

 <sup>(</sup>٢) شرح لفظة كاثرسيس لآبر كرومني في كتاب ه إلىقد الادبي » .

هذه الفكرة حتى قامت نظرية «الفن الفن ألقرن التاسع عشر فثارت على الفن التوجيعي وأنكر اصحابها تقييد الفنان وغاظهم ان يكون الفن وسيلة للدعاية وآلة مسخرة في ايدي الوعاظ والاخلاقيين . ومن هؤلاء الثوار بودلير وموباسات الذي يُنسب البه القول التالي : «كل كتاب يُشتم منه الدعاية او التوجيه يفقد كل صبغة فنية . فالفنان ليس من شأنه التعليم . وان وجدنا في الفن تعليما فذلك أمر عرضي غير مقصود او مثله اوسكار وايلد الذي ينفي الفكرة التوجيهية نفياً باتا وربي دي غورمون الذي يقول : « للفن غاية خاصة ذاتية . إنه غاية نفسه ولا يتضمن رسالة قط ، لا دينية ولا اجتاعة ولا اخلاقية لانيه يويد ذاته حراً لاهياً غريباً مخالفاً لكل شيء حتى قوانين الطبيعة التي تستعبد الانسان » ٢ .

ويقول أيلي فور: « أن الانسان المتمسك بقوانين الاخلاق لا يستطبع أن الكون فناناً موالشعب الذي تسطر عليه تقالبد الاخلاق والآداب العامة لا ينتج فنانين. لأن الفن ينكر التقليد أذ أن التقليد يقتله أما الاختلاق فتدعو إلى التقليد لانها تحما به . »

وظهرت فئة من الفلاسفة والفنانين وفعت الفن فوق الفضلة والصلاح وجعلت العظم ما في الوجود . قال رينان : «كل ما هو جميل جائز » وكان نيتشه برى في الرقص اجميل مظاهر القوة والحركة ويقترح إحلال الفن محل الاخلاق لأن آداب « المعلمين » او اخلاقهم هي القوة والرشاقة والجال . « اخشوشنوا لكي تعيشوا في الجال » يقول السوبرمان . م كذلك بلدوين الاميركي يدعو الى تقديس الجال وسيطرته في الكون .

ولكن - في الوقت نفسه - قام لعباد الجمال خصوم ناهضوا الفنون واثاروا عليها حرباً شعواء لانها لهو ضار يزين البطالة ويغري بالكسل ونعومة العيش منهم آباء الكنيسة المستحمة الذين رأوا فيها بقية من عصور الوثنية. ومن اتباعهم بوسويه الواعظ ، وبرونتيار العلمي ، وتولستوي المثالي الذي يوى في كتابه « ما الفن » ان

<sup>(</sup>۱) ص ۱۶ من Lalo, Ch. L'art et la morale

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق س ١٠٢.

غاية الفن هي تحقيق الاخوة الانسانية ونشر الديانة العالمية . كذاك الكتاب لانسانيون والاجتاعيون الذي ظهروا في القرن الناسع عشر عززوا نظرية الادب الاجتاعي الذي يسمو بالنفس ويهذب الاخلاق . قيال دو ماس الابن الذي اشتهر بسرحياته الاجتاعية ( غادة الكاميليا ) : «كل ادب لا يستهدف الكال والفضيلة بسرحياته الاجتاعية ( غادة الكاميليا ) : «كل ادب لا يستهدف الكال والفضيلة والمثالية والفائدة العامة هو ادب عياجز مريض لم يكتب له البقاء . اروني كاتباً واحداً قدسته الاجبال لم يكن قصده انسانياً نبيلا . »

اما «كنت » فيشوب موقفه بعض الالتباس وهو القائل: الفن نهاية من غير غاية (ص ٩٠ من Critique of Judgment). ويشرح لالو هذا القول بما معناه: الفن أخلاقي من غير أن يتقيد بقانون الاخلاق اي أنه مثالي بالضرورة وأخلاقي على غير قصد . ويقول «كنت » أيضاً في ص ٢١٥ من الكتاب السابق: « أذا لم تندمج الفنون الجميلة بالفكرة الاخلاقية التي تمنح وحدها السرور القائم بذاته » يصبح السرور غايتها وتكون حينئذ آلة للتسلية وأزالة الهموم لكننا بذلك نزيد رئاسنا و في هذه الحالة نفضل على الفنون الجميلة جمال الطبيعة . »

\* \* \*

مر بنا مجمل ما كتبه لالو في مُوضوع علاقة الفن بالاخلاق خـــلال العصور؛ ولنذكر تعليق المؤلف عـــلى ذلــك. قــال في كتابه L'art et la Morale ص ١٦٤ وما بعدها: « ان الاحكام الاخلاقية نتيجة عوامل متعددة ليست مجد أذاتها اخـــلاقية: اعتبارات صحية ومنطقية وحقائق طبيعية وتاريخية وقضايا مينافيزيقية كالدين. وهذه العوامل عرضة للتغير وبتغيرها تتأثر الاحكام الاحلاقية. فالحرب العالمية بانقاصها عدد الرجال خلقت بعض التبديل في الرأي العام وعززت فكرة التساهل في موضوع الزواج الحر وحقوق الاولاد غير الشرعين ١. ان

<sup>(</sup>١) وهذا هين ما يقوله ديغرامون ليبار في «Essai sur le sentiment esthétique» ص ٢٨٦ : ليس هناك قانون اخلاقي بستطيع أن يكون مقياساً صحيحاً فيا لو اعتبرنا الاخلاق غاية العاطفة الاستاطيقية وهدف الجال . ان المنال الاعلى في الاخلاق بتغير حسب البيئة والعصر. وما محسبة هنا صالحاً قد يكون موضوع هزء في مكان آخر . ورغم الاور المنبعث مما وراء

القانون الاخلاقي على نوعين: نوع ضيق شديد التعصب يرى في الفن والعلم خصد في مننافسين، و نوع متساهل رحب الصدر وهو الذي وصفه بودلير في قوله: « لا نويد بقانون الاحلاق هذا النوع الوعظي الذي يتخذ لهجة الادعاء والصلف فيفسد اجمل القطع الفنية لكنناغ يد وعظا ملها ينساب بلطف وينسل خفية في المادة الشعرية كما تنساب السرائل اللطيفة في احزاء الكون. ان الاخلاق لا تدخل في الفن باعتبار أنها غايته و انما تمتزج به كامتزاجها بالحياة نفسها والشاعر مرشد بغير علمه، بفيض طبيعته الحصة السبحة ١.

ويختم الكانب بقوله: أن الفن يقوم في الحياة بخسة أدو ارتنقسم كما يلي: أو لا الفن الو أفعي الذي يصور الحياة ويومي الى العبرة والمثل ، ويظهر فيه انتصار الفضيلة على الرديلة والحير على الشر فهو أخلافي بالضرورة . ثانيا : الفن المشالي الذي يضع أمام الناس مثلا أعلى مزيناً لهم التسامي تحوه . ثالثاً: الفن المترف الذي ينقل متذوقه عالم الحقيقة إلى عالم الحيال ويوفه عنه . ووظيفة التنفيس هذه تسند أيضاً إلى الفن الصرف أو ما يدعونه فناً للفن . ووظيفة خامسة يقوم بها الفن هي التطهير الذي الشار اليه ارسطو، تطهير النفس من غرائز أر ميرل ضارة وذلك بان يشاهد الانسان الشار اليه ارسطو، تطهير النفس من غرائز أر ميرل ضارة وذلك بان يشاهد الانسان

تمثيلها امامه فيستعيض من الحقيقة بالحيال ويشفى من هذه المبول . ولو اردنا مناقشة « لالو » لقلنا انه اصاب في قوله ان الفن يقوم في الحيــــاة / يوظائف متعددة وهي على الاصح اربع لا خمس : العبرة ـــ المثالية أو عرض المثل

- الاعلى – التنفيس – التطهير . ولكن لا يصح أن ننسب كلاً من هذه الوظائف للى نوع خاص من انواع الفن . فالفن الواقعي قد يكون اخلاقياً وقد لا يكون . وفد عثل انتصار الفضيلة أو عكس ذلك كما نوى في روايات « زولا » الوافعيـــة

الطبيعة لا تزال المناعر الانسانية المنصوبة في الطريق عرضة للتغير والتقلقل. »

وفي ص ۸۸ : « واليوم اذ تسود النظرية القائلة ان القسح في الفن ـــ من حسّى او خلقي ـــ يستطبع ان يكون مصدر جال ، يرى المتصوفون انفسهم مضطرين الى النسليم بمبدأ القبح في الفن . لمكنهم يتحفظون بقولهم ان القبح يكون حينئذ ستاراً شفافاً يظهر من تحته الجمال المتسق وبزداد دوعة بقوة التضاد . »

<sup>(</sup>۲) ص ۱۹۰ من L'Art et la Morale

فهي وصف واقعي عنيف لفاسد المجتمع واقداره . وقد يكون للنوع الواحد عدة وظائف . فالفن المترف والفن الصافي (الفن للفن) قد يقومان بوظيفتي الامتاع والارشاد في آن واحد فيجمعان بين اللذة والفائدة . ولنذكر هنا مسرحيات موليير الهزلية فهي تمثيل كاريكاتوري للواقع لكنها تجمع بين المتعة والعظة .

واذا ما اتبنا الى «آلان» – زميل «لالو» – الذي يشير في مباحث الاستاطيقية بصورة متواترة الى وظيفة الفن – رأينا هناك فكرة تتردد عنده بغير انقطاع وهي ان الفنون انضاط وتعديل للاهواء وكبح لثورتها سواء ذلك في رحل الفن ام منذوقه .

ب وهنا بعض اقواله في الموضوع: الفن انضاط في نفسية الفتان وفي نفسية متدوقه ايضاً ، فالرقص يلطف حدّة الحب ويعدّل جموحه ، والرقص حب منتظم انيق معتدل ١ . فالحركات المنظمة تعدّل الشهوات الجامحة وتهديًا ٢ . يقولون النالم الموسيقى تهيج الشهوة او تثير الاهواء ، والامر بالعكس فوظيفتها كوظيفة الدموع

التي تخفف الهم بدلا من ان تزيده " . ويسرد المؤلف انواع التعزية والتطهير في الحياة : العقل ، الايمان ، الألم ، الصداقة ، الحب ، الفنون الجميلة ؛ .

وهو يتفق مع ارسطو على نظرية النطهير : « كما أن بطل هوميروس وبطلكل دراما بشفى من الحوف بسيره الى الحرب ، الى المصيحة ، الى الموت ، هكذاكل شعر يقلقد هذا المسير المنتظم وهذه المغامرة ، فهو يهزم فينا الحوف ويثير البطولة» . « الشعر يمثل اهواءنا ، وبعرضها امامنا يهدئها لاننا نصبح لها مشاهدين متفرجين في معزل عن نتائجها وهذه حالة تقرب من الجلال » " . ويقول في فصل « الدموع » : « الفن الرفيع لا ينحط الى إثارة الحوف و لا الألم بل بواسطة المشهد وحده ويتجسم ،

<sup>(</sup>۱) ص ۳۸ من Système des beaux arts

<sup>(</sup>٢) مل ٩ ه من المصدر السابق .

<sup>(</sup>٣) ص ١٣٠ من المصدر نفسه ، فصل ١٣٠ من المصدر

<sup>(</sup>٤) ص ٥٠ من المصدر الساتق .

<sup>.</sup> Vingt Leçons sur les beaux arts من ۹.۸ ص (ه)

<sup>.</sup> Système des beaux arts ص ٤٠ ص (٦)

ألمصاب مجرونا ويطهرنا من الحوف والشفقة كما قال ارسطو » ( وَهَنا يَتَضَعَ لَنَا مَـَا الْشَرَنَا اللَّهِ فَي فَصَلَ آخَرَ ( العَاطَفَة فِي الفَن ) : ان الفن العنيف الحــــاد هو النوع الرخمين .

اما علماء السيكولوجيا الحديثة فلهم في شرح وظائف الفن آراء تستحق الاهتام خصوصاً لانهـــا تؤيد كثيراً بما عرفه قدماء الفلاسفة وكبار النقــاد بمعزل عن السكولوحيا:

المالوعود فيسير فيها مبهوتاً » ومن هنا يستحسن الغموض في الفن لانه اشد اثارة للحلم . يقول سوريو : الاثر النثري يقول لنا حالا وتماماً كل ما يستطيع قوله ، اما الاثر الشعري فيرغمنا على الوقوف والتأمل وقد نستطيع الاستدلال عليه بهده العلامة : انه هو وحده يثير فينا تأملًا طويلًا ٢ . ويقول برغسن : «غاية الفن تنويم القوى العاملة أو المقاومة في شخصيننا وقيادتنا الى حالة استسلام نتصل فيها بالفكرة ونشارك في العاطفة » ٣ والفن أذا أثار الحلم ألقاه في دائرة اللاوعي واستحضر صوراً تقوم مقامه فتغنى النفس بمعان جديدة وينشأ من ذلك انطلاق تأثري شديد يزيد في حاذبه ألفن .

7 - الفن عندهم مصدر انسجام وتلاؤم بين عناصر مختلفة يقيم توازناً بين العقل مختلف نواحي العقل، وكما قال كنث، يلائم بين الطبيعة والحرية، بين العقل والشعور، بين الوعي واللاوعي، بين المادة والروح. واحياناً يأتي بحل لعقدة وجواب لمسألة ولا يكتفي بأن يكون بعثاً للماضي او حالة رجعية بل يحاول وصل الماضي بالحاضر والتوفيق بينها كما انه مصدر ايحاء للمستقبل وينبوع خلق والهام. إن روسو في قصته «هاويزة الجديدة» كان يعسبر عن حلم لكنه كان ايضاً يتناً بإنهار نظام الطبقات الذي عقب وفاته بسنين قلائل. كذلك قصة «البعث»

<sup>(</sup>١) المصدر السابق فصل « الدموع » .

<sup>(</sup>٢) ص ۱۸۹ من Psychanalyse de l'art

Essai sur les données immédiates de la conscience. ( ) -

لتولستوي صراع مؤلم ينتهي مجلق جديد وحل ملهم موفق يبعث الاطمئنان في النفس. وقصة « اهل الكهف » لتوفيق الحكيم صراع طويل بين جبارين ، الحب والزمن ، ينتهي بانتصار الحب على الزمن وهو مبعث ارتياح في نفس القارى، وان جاء هذا الانتصار بعد فوات الاوان ليجعل الخاتمة درامية واشد وقعاً. ومن القصص ما يترك القارى، حاثراً لانها تنتهي بسؤال من غير جواب نظير قصة اندريه كورنيليس لبول بورجيه ، ومع ذلك فهي صراع على طريقة هملت، صراع في نفس الابن ، هل يقتل زوج امه الذي تحقق انه قاتل ابيه ، وهل يقضي على سعادة الام التي كانت تجهل الجريمة ؛ وينتهي الصراع بقتل المجرم وانحلال عقدة او ديب لكن السؤال يبقى في ذهن الفارى، كما في ذهن اندريه كورنيليس : «هــــل اصاب في المتقامه ام اخطأ ؟ » . وهذا من نوع الفن الذي يثير التفكير .

٣ - الفن مصدر تنفيس وتسام . والسيخولوجيون يتفقون هنا مع ارسطو آلان ولالو على ان الفن تنفيس للفنان وللمتذوق في آن واحد لانه تحقيق خيالي لرغبات باطنية ، وهو تعزية وتحفيف عن النفس ومصرف صحي للانفعالات المحبوتة بألم ومنفذ بريء للشهوات والنزعات الضارة . وهو مثير النشاط النفسي ينقل الى كل متذوق احلامه الخاصة ويفهمه كل على طريقته ويتناول منه ما يناسبه .

ر ومن الآراء الكلاسيكية في الاستاطيقي تشبيه الفن باللعب والتقريب بينها . وقد ذاع قول الفيلسوف سبنسر : « الفن لعب لانه مثله مجرد من الغاية » . كذلك السيكولوجيون يقابلون بينها فيقولون أن الفن كاللعب استعاضة من الحقيقة بالزمز، وقد يبدأ الفن عند الولد بشكل لعب ثم يتحول الى ميال ثابت ، كالطفل الذي ماوس لعباة الرسم والتخطيط فقد يمتد عنده هذا الولع الى سن الفتوة ويتطور الى فن .

ويقرر السيكولوجيون حرية الفن في قولهم : الفن بشبه اللعب في انك حرا. واذا سلمنـــا بان اللعب نتيجة ميول غير ثابتة تحاول الاستقرار على شيء ما، فهمنا اهمية شعور الحرية الذي يرافق اللعب. والفن وحده يستطيع ان

<sup>(</sup>۱) ص ۲۳۸ من Baudouin, Psychanalyse de l'art

يتخذ شكل اللعب ويثير شعور الحرية والنشاط. وبواسطة هـذا الشعور الحريمعن الفنان في خلق الاشكال المتعددة لموضوع واحد وينفنن في عرض صوره وافكاره روتنويع آثاره وابطاله .

نستطيع الآن ان نقول مع اكثرية الباحثين ان الفن وسيلة إلهام وترفيه ارتنفيس وتطهير وتعديل للاهواء عند الفنان ومتذوق الفن. وبهذا المعنى فقط تكون وظيفته اجتماعية مثالية – او تهذيبية اذا شئت – بشرط ان تظهر فيه هذه الوظيفة بشكل ايجائي، فني ، غير مباشر، كما قال بودلير.

وقد سبق القول في تحديد الفن انه تعبير حرا ، لا يتقيد بقاعدة والا بفائدة عملية ومنها طبعا الفائدة المثالية او التهذيبية ، وليس عليه سوى ان يكون فناً . ولهذا يقول «آلان » « الشعر التعليمي والنثر المسجوع متساويان في القبح » "مر فالفن قد يقوم بهذه الوظائف التي نسبها اليه الباحثون منذ ارسطو وكنت حتى آلان ولالو وغيرهما . لكنه لا يتقيد حتا باحداها ولا يضعها نصب عينيه بل انها فيه نتاج عرضي غير مقود . ونحن لا نقيس الفن بمقدرته على التهذيب وصقل النفس ولا بما فيه من حكمة او عظة او إلهام لانهقد يؤدي هذه الوظيفة بحرد الجال الذي فيه وبما يعكم بنائح من نظام ورضى وتفتح دون ان تكون هناك عبرة او حقيقة فلاهرة على النفس من نظام ورضى وتفتح دون ان تكون هناك عبرة او حقيقة فلاهرة على والفن مرن شديد الايحاء فقد يوحي للواحد ما لا يوحيه للآخر ويقرأ فيه متذوقه ما لم يحلم به الفنان نفسه . وهذا الفنان لا يفكر ولا يحلم بنتائج فنه وانما

<sup>(</sup>١) ص ٢٣٨ من المصدر السابق.

 <sup>(</sup>٢) فصل « هـل الفنون الجيلة ميزات مشتركة » وايضاً « تعريفات فلسفية للجمال ».

<sup>(</sup>٣) س ۲۱۰ من Système des beaux arts

<sup>(</sup>٤) يقول دي غرامون لببار في ص ٨٨ من Essai sur le sentiment esthétique ونحن نعلم ان دقة الصنعة في الفنون اهم من قيمتها الاخلاقية وهذه الصفة الاخسيرة رغم شدة تأثيرها ليست مما لا يستغنى عنه ، والفن يستطيع ايقاظ الشعور الاستاطيقي من غسير ان تكون له فائدة ادبية وهو امر واقع لا يحتاج الى اثبات . وفي ص ٢٧٠ : لقد مضى الزمن الذي كنا فيه نعتبر سيادة المثل الاخلاقية امراً ضرورياً في الفنون .

ينسع الفن من نفسه بحكم طبيعته ووحيه .

سموكل فن يستهدف الدعاية ساقط منبوذ . والدعاية للفضيلة بواسطة الفن منبوذة كالدعاية للنهتك والاباحية . والقبح - حسياً كان ام خلقياً - يستحيل بواسطة الفن الى جمال فيكون مصدر سرور وتطهيو كما قال ارسطو وبعده لالو وغييره . ولا يوفع قيمة والفكرة السامية لا قيمة لها - فنياً - ما لم تعرض في قالب فني . ولا يوفع قيمة الشعر معنى يشير الى النبل والفضيلة اذا كان القالب ضعيفاً ، كما في قول المعري : فلا هطلت على ولا بأرضي حائب ليس تنتظم البلادا

حوخير منه قول ابي قُراس وفيه طُرِافة المعنى والقالب مع أنه « ينطق بالأثرة وحب الذات » ١ :

معللتي بالوعد والموت دونه اذا مُت طمآنا فلانزل القطر فهو بيت ينبض بالحياة والجمال .

و اخيراً اذا اعتبرنا الفن مرآة للحياة بمثلها في مجاسنها ومساوئها فله ان يتناول هذه النواحي جميعها بشرط ان يكون فناً .

مع على اننا نجد في بعض الآثار الفنية ما نستقبحه بصورة بديهية لمنافأت للاخلاق المتعارفة ، والحقيقة اننا نستقبحه لانه من النوع الرخيص المنافي للذوق . فالشتام والمجون في بعض شعر الفرزدق وجرير وابي نواس وابن الرومي تنعد من الفن المستقبح لا لمنافاتها للاخلاق بل لما فيها من تقاهة أو ذوق سوقي وروح دعاعية موهذا ما عناه كنت بقوله: إن أفضلية الفن الجميل تقوم في انه يستطيع أن يخلع الجمال على القبح . لكن هناك نوعاً من القبح لا يمكن تمثيله دون أن نهدم اللذة الاستاطيقية وهو تمثيل الاشياء التي تثير الاشمئزاز ».

<sup>. (</sup>١) اصول النقد الادبي لأحمد الشايب صُ ١٨١ حِيت يقيس المؤلف الشعر بما يتضمنه من سمو الفكرة .

<sup>(</sup>٢) من النوع الرعاعي الدوق ، قصص تنشرها بعض الصحف ودور النشر التجارية ، ونلاحظ ان الكانب قسد تعمد فيها المبالغة والتبسط في وصف مواقف الغرام وحالات العثمق ليرضى ذوق العامة في ميلهم الى الاسراف العاطفى والصور المهيجة العنيفة .

<sup>.</sup> Kant's Critique of Judgment من ۱۹۹ من

ترى أيكون الذوق هنا حكما ? وما هو الذوق ?

اذا كان التذوق هو المقدرة على الاستمتاع بالجمال فالذوق في تحديد «كنت » هو قوة الحكم على الشيء ، او على طريقة تمثيله ، استحساناً او استهجاناً ، لغير ما غاية عند صاحب الحكم ومن غير قاعدة يقاس عليها الفحكم الذوق عند كنت حكم خالص مجرد من الغاية او القاعدة ، شأنه في ذلك كشأن اللذة الاستاطيقية والانتاج الفني نفسه .

ويرى كنت أن الذوق ميني على شعور قابل الانتقال من شخص الى آخر. أي أن الشيء الذي نعاينه قادو بالضرورة على توصيل الاحساس بالرضى أو بالعكس الى معاينه وهذا الاحساس وأحد عند الجميع، فينتج من هذا أن قوة الحكم أمر عام شامل في البشر لانها غير مبنية على صور أو تصاميم سابقة . ويضيف قائلا : كل من يصف شيئاً بالجال يزعم أن كل أنسان يجب أن يوافق على ما يقول ، وهذا كل من يصف شيئاً بالجال يزعم أن كل أنسان يجب وما لا يُعجب ، بواسطة الشعور يستدعي وجود مبدأ ذاتي يعين ما يُعجب وما لا يُعجب ، بواسطة الشعور لا بواسطة صور أو أفكار في الذهن . وهذا المبدأ الذاتي هو الاحساس العام ولا يصح حكم الذوق الا بافتراض وجود هذا الاحساس العام ؟ .

كذلك « ادموند بورك » في مجمعه موضوع الذوق يقول بوجود مقدرة فطرية على الحكم : أن اللذة الناشئة عن تذوق الاشياء المحسوسة هي لذة الذوق الفطري الذي لا يدخل فيه عمل الفكر . كذلك التأثر بالاهواء تأثر فطري . اما حيث تتعقد الاشياء ، حيث يجب تقدير الآثار الفنية ومسائل التنسيق والتناسب ونحو ذلك ، هناك لا بد من عمل الفهم ولا يد من صقل الذوق بالدوس والماوسة واطالة النظر " .

ويوافقه كنات حين يقول : أن الذرق ، منع كونه قوة مبتكرة شخصية لا تُقلّد، هو قابل التهذيب والنمو بواسطة الكلاسيكيات أو روائع الفن .

<sup>.</sup> Kant's Critique of Judgment ص ه به من (۱)

١(٢) ص ٩٢ و ٩٣ من المصدر السابق .

<sup>(</sup>٣) ص ٤٣ من Burke, Introduction on Taste

« وقد قال القدماء ان عقلنا اكتسابي وهذا لا يعني اننا نقلد السابقين تقليداً اعمى الكننا نتبع طرقهم في السير وقد نتوصل الى نتائج تفوق نتائجهم... حتى في الدين نرى للمثل الصالح ناثيراً يفوق تأثير الفلاسفة والكهنة ، فالتقليد هنا يعيني التأثر والانباع ، والذوق اشد القوى حاجة الى الهداية بالمثل والاعتبار بالروائع الفنية لبتم تهذيبه '. »

و اما اختلاف الاذواق في نظر «بووك» فيعود الى اسباب اولا: اختلاف درجة الاحساس الفطري. ثانياً : النفاوت في مقداو الملاحظة والانتباه. ثالثاً : الشذوذ رابعاً : اختلاف في درجة المعرفة والحبرة والمران . بينا اسباب ضعف الذوق هي الجهل والنسرع واستباق الحركم والعناد وضعف الانتباه وعدم التهذيب ٢ .

وفي النتيجة، سواء أكان الذوق فوة بديهية مجردة فطرية كما يقول «كنت » الم بداهة عملية مكتسبة كما يرى دي غرامون ليبار " فالواقع الذي لا يحتمل الرد انه قوة قابلة التهذيب والنبو، ولكي يستطيع الحكم في الآثاو الفنيسة لا بدله من الحبرة والتمون والاتصال بروائع الفن. ومع وجود الذوق الشخصي - كما أشرنا في الفترة السابقة – ورغم قولهم لا جدال في الاذواق، يبقى الذوق العام المثقف مرجعاً اخيراً في الحكم على الآثاو الفنية ونعني بالذوق العام الاتفاق النسبي بسين الجماعات على استحسان شيء او استهجانه. والروائع العالمية لم تخلد إلا لأنهاصادفت استحساناً عاماً في جميع العصور. ولا بد للذوق الحاص من ان يتأثر بالذوق العام المحدد » أ

وللذوق العام اهمية نتناسب مع مستوى الثقافة العامة ، لاسياآآلثقافة الفنية . في تهبط حيث تنحط الثقافة وتعظم بنسبة ارتفاعها في الشعب فيكون المثقفون عموماً اصفى ذوقاً واقددر على التذوق والعكس بالعكس .

<sup>(</sup>۱) س ه ه ۱ من Kant's Critique of Judgment

<sup>(</sup>۲) ص ٤٠ ــ ۲٤ من Introduction on taste

Essai sur le sentiment esthétique من ٧ - ١ ص (٣)

<sup>(</sup>٤) ص ١٢٣ من « المدخل الى الفلسقة » لارسولدكوليه ترجة ابي العلاء عفيني (طبعسة ثانية ١٩٤٣ ) .

ويكون اهل المدن ارفع ذوقاً من اهل القرى لزيادة انتشار الثقافة عند الاولين. ويبط مستوى الذوق في ادوار انحطاط الامم كنتيجة لانحطاط الثقافة وانتشار العلل الاحتاعية وشيوع الخول والافراط وهبؤط مستوى العيش. وهذا ما حصل في الاقطار العربية في حدود القرن الرابع الهجري وما تلاه من قرون: افرط الحكام والزعاء في فنون الترف ومالوا الى الدعة والخول وآثروا الفن المزخرف الذي يعكس حياتهم الرخوة فمرضت اذواقهم وفرضوا هذه الميول على عصرهم واصبح النانق المستقبح زي العصر والعصور التي تلته فانحط الذوق الفني وطفى في واصبح الناوع العنيف الحاد المثير العاطفة او الرعاعي الضعيف كما نرى في اسلوب الفدلية وليلة» (، او المبعن في الزخرف والتقليد كما نرى في رسائل عصور الانحطاط.

غير ان الذوق العـــام اذا بلغ مقداراً من الصقل – في غـير عهود الضعف والتقهقر – هو وحده اساس الاحكام الجالية واساس الطريقة العلمية التي يعتمدها علم الاستاطيقي التجريبي. وهذا ما يعنيه اسولد كولبه بقوله: ان التجارب قد اثبتت انه لا وجود لاي شذوذ في اصدار الاحكام الذوقية، بل على النقيض من ذلك، قد اظهرت هذه التجارب تواطؤاً غريباً في احكام الناس الذوقية وهو تواطؤ

يشجعنا من غير شك على المضي في الاخــد بهذا المنهج العامي ٢. وللذوق اهميته في عمل الفنان. فبالذوق يختبر الفنان عمله والذوق يثقف العمقرية

وللدون الهميته في عمل الفنان. فبالدون يجتبر الفنان عمله والذوق يتقف العبقرية. ويصقلها ويهديها . واذا كان لا بـــــد من تضحية شيء حين تصادم الذوق والعبقرية فالثانية اولى بالتصحية في رأي كنت ٣. ولقد كان الحريري عبقريا يعوزه الذوق بعكس ابن المقفع.

<sup>(</sup>١) وقيمتها القصصية الخالدة لا تنفي ما تتضمنه من مظاهر الذوق الرعاعي في المسادة والاسلوب. وقد وصلت الى الافرنج بصورة مهذبة معدلة قطار لها صيت بعيد ولقيت تقديراً عاماً. (٢) ص ١٣٣ من المدخل الي الفلسقة لارسوله كوليه ترجمة الي العلاء عفيفي (طبعة ثانية)

۳ ) من ۲۰۹ ــ ۲۰۹ من Kant's Critique of Judgment

## شخصية الفنان

ر ﴿ والشَّعْرَاءُ يَتَبَعْهُمُ الْغَاوُونَ . أَلَمْ مَنْ أَنْهُمْ فِي كُلُّ وَادْ مِهْجُمُونَ . وَانْهُــمُ عَ عِنْدُولُونِ مَا لَا يَفْعُلُونَ ؟ » .

نقم الناس على الشعراء والفنانين لانهم خالفوا غيرهم من الناس ، « والنفيس مغريب حيثًا كان » . نقبو إيمليهم لأن اقوالهم خالفت افعالهم ، ونفى افلاطون الشعراء من مدينته لأن اشعارهم ملأى بالاكاذيب أو مفسدة للاخلاق ، فهو ميروس وهسيود أساءا تصوير الآلهة في اشعارهما . وشعر الندب والتفجع يورث الضعف والجانة في النفوس ا .

وليس غريباً ان تختلف آثار الفنانين عن شخصياتهم وان يقولوا ما لا يفعلون . فالفن مهما اقترب من الواقع يظل بعيداً عنه ). والفن المثالي تطلع الى واقع افضل يرسمه الحيال ويستوحيه من الماضي او الحاضر . والفن المبني على اختبارات الفنان و احلامه يجتهد في اخفاء اصله بأن يخلع على هذا الاصل ثوباً من الفن يلسطف من حدة الواقع او بخفي بعض نتوءاته عولهذا رأى افلاطون ان اشعار هوميروس وهسيود « ملأى بالاكاذيب » .

ولكن ، مهما اختلفت شخصية الفنان عن فنه فلا بد ان تتكون له شخصية الفنان متأثرة بالفن تمسيزه عن غيره. ولعل أشيع صفة ينسبهاالناس الى الفنانين خلال العصور هي صفة الشذوذ الحلقي أو العقلي .

َ يرى تشارلس لام في محاولاته « Essays of Elia » « ان للفنان طبيعة باردة تهيئه للانتاج الفني لانه يحتاج الى حجلد وصبر وطول اناة وان سرعة التأثر عند النساء

<sup>.</sup> Dialogues of Plato, vol. I, The Republic من ۱٤٧ و ۱۶۲ (١)

و تفسر لنا ضعف الطبيعة الفنية عندهن » . وهنا يحضرني قول لروسو : النساء جنس عير فني .

انُ الانتاج الفني دليل حصول التوازن في نفس الفنان وتغلبه عـــــلى الاضطراب العصبي الذي كان يهدده. انه دليل انحلال العقدة النفسية وانتهاء الصراع وهــدوء النفس ٬ ، ولهذا جاء في مقدمة المجدلية لسعيد عقل : لم يقم اثر فني او عمــل عظيم في محالة هياج ، فالفن نتيجة الهدوء وعمل لاواع ٢.

هده الملاحظة التي ابداها تشاولس لام تتفق مع قول العلمــــاء الحديثين

أنستنج من هذا ان رأي تشاولس لام صحيح وان الفنانين يتميزون ببرودة مالمزاج وهدوء الطبيعة ? ليس القول صحيحاً بكامله، بل الارجح ان الفنانين لا يقلون وين غيرهم حدة عنى الغرائز أو عنفاً في الانفعالات لكنهم بواسطة الفن يقهرون العنف ويتغلبون على الصراع ويجدون لغرائزهم مصرفاً فيصدق عليهم قول رانك الباحث الالماني : « ان الصراع النفسي يميل الى التمبير عن ذاته بالفن حين يكون من القوة بحيث لا يسعم الحلم وفي الوقت نفسه يكون اضعف من ان مخلق الاضطراب العصبي » . آ ومعني هذا أن الفنان ليس رجل احلام فحسب بل رجل عمل وانتاج واحلامه من القوة بحيث تشق لها طريقاً الى الواقع الفني . كذلك الفنان افوى من ان يغلبه الصراع النفسي ويقوده الى الهياج العصبي فيجد له منفذاً الو منفرجاً في الفن . لكنا اذا راجعنا حياة بعض الفنانين وجدنا الصراع النفسي او مغيرة عينذاك اعراض الاضطراب والجنون : روسو ، موباسان ، رعبو ، بودلير ، وليم كوبر ، وليم كولنز ، صحوئيل جونسون ، كريستوفر سمارت ، ابن الرومي وغيرهم .

ر وعلى هذا يكون الفن للفنان تنفساً ونوعاً من النسامي او ترفيــــع الغرائز وتحويلها في مجرى جديد . ولكن اذاكان الفن تسامياً وترفيعاً ، اــــاذا وجدت

<sup>(</sup>١) راجع فصل حوافز الفن .

<sup>(</sup>٢) ص ١٤ من مقدمة فلسفية في الشعر .

<sup>(</sup>٣) ص ٢٠١ من Psychanalyse de l'art في الحاشية .

الفنانين به يجيب السيكولوجيون بان الفن اتران غير ثابت وللفنان اوقات انفلات كوحالات يخلع فيها العدار ويثور على حالته الاخرى، حالة الكبت والاتران . ولهذا نرى بعض الفنانين ذوي احلاق متناقضة يجمعون بين الشعور الروحي الإسمى في بعض الأحيان والهبوط الاخلاقي الشديد في احيان اخرى.

الحصومـة منذ القدم بين الفن والاخلاق ? ولمـاذا يكثر الشذوذ الحلقي عند معظم.

ومن ناحية ثانية قد يكون هذا منشأه ان الفنان مطبوع على الحرية و كره القيود وهذا نتيجة فنه الذي يحتم عليه التجديد وابراز شخصيته وعدم التقيد بالقديم، فاذا صادفت طبيعته الحرة قيوداً الحلاقية متصلة ومنعاً صارماً ثارت على الاخلاق كثورتها على كل تقليد. والحل الوحيد لهذا الحلاف بين الاخلاق والفن ان يجعل القانون الاخلاقي اشد مرونة واقل تعصباً وجفافاً . وهذا التوفيق بينها يشبه توفيق المدارس الحديثة بين الشغل واللعب، بين الضط والحرية. ومحن اذا راجعنا سير بعض الفنسانين الثائرين نظير بطرفة وامرى القيس والشاعر الانكايزي شلي الكاتب المسرحي اوسكار وايلد وجدنا ان كلا منهم قد ثار على قيود اجتاعية او الخلاقية شديدة التقيد والتعصب تخالف طبيعة الفنان الحرة .

ويلاحظ الباحثون صقات اخرى غالبة في طبيعة الفنان اهمها الانانية الناشئة من عقدة نوسيس او عبادة الذات . يقول «سليجل» : «كل فنان هو نوسيس» اي مغرم بنفسه . ويرى « بودوان » « ان لعبادة الذات عند الفنان ناحيتها المفجعة وهي ماستحالة الحب عنده لاستحالة خروجه من دائرة نفسه عول قدر الشعراء على الحب الحقيقي لما تغنوا بالحب على النحو الذي نواه. فهم الما مجبون ذواتهم ، وغزلهم هي شوق الى الحب، هو وحشة وانفراد. وقد يظهر عندهم هذا الفراغ في التبرم الدائم والرغبة في السفر وطلب العزلة » ٢ .

م هذا الوصف يذكرنا بعمر بن ابي وبيعة معبودالنساء الذي كان في شعره يتغزل بنفسه ويرينا انه المحبوب لا المحب . ومثله الشاعر الالماني هوبل الذي كان يويد من

Psychanalyse de l'art من ۷ هٔ ۲ من (۱)

<sup>.</sup> Psychanalyse de l'art من ۷۷ ـ ۷ سر (۲)



الطائدرائية القرطية المناع خطوطها رمز النفوس المتعبدة المنشو"قة الى العلاء »

أليزًا لنسنغ ان تستمر في حبها له من غير ان يبادلها هـذا الحب. واذا ما ذكرنا هذه الظاهرة عند الفنانين بطل عجبنا لمـا نجده في شعر بروننغ من شوق الى الحب رغم ماكان بينه وبين أليزَبت بَريت من حب موفق .

وعقدة نوسيس تشتق عادة من عقدة « اوديب » بمعنى ان الشاعر الذي يسطر على شعوره تعلقه بامه ينفر من كل حب آخر وينطوي على نفسه ويتعامى عن الكون محرقد يشتق من عقدة نوسيس نفسها عقدة حب الظهور وعرض الذات، فان حب الفنان لنفسه يقوده بسهولة الى حب الظهور وكسب الاعجاب ولفت النظر.

وقد يتسامى عنده هذا الميل الى كتابة الاعترافات والمذكرات يودعها عواطفـــه وآراءه وذكريانه وتأثرانه فكأنه يقيم بذلك لنفسه نصباً او اثراً خالداً. نجد هــده النزعة ، عرض الذات خصوصاً ، عند الرومنطيقيين الذين يغلب عــلى.فنهم العنصر الذاتي أمثال روسو وشاتوبريان وموسيه كما نجدها عند شعراء الجاهلية في الادب العربي وهم في هذه الناحية يشهون الرومنطيقيين .

لكن انطواء الفنان على نفسه لا يتجاوز حداً معينا لان الفن توازن بين حالتي الانكاش والانطلاق فليس للفنان انعزال المتطوف ولا اتصال رجل الاجتماع.

والفنان رغم فرديته وانطوائه على نفسه مشخص انساني عالمي كفنه، يتجاوز به الحدود والحواجز ويتصل بالبشرية جمعاء ويستقي من المعين الانساني العام، من احلام البشرية واساطيرها وغرائزها وعقدها الفطرية المشتركة . كويرتفع ادبه بنسبة هذا الاتصال الانساني وهذا الاستلهام الذي يتجاوز حدود الذات والوطن.

والفنان الذي امتلأت نفسه بفنه ينصرف عن الحياة العملية والمشاغل المسادية ويقطع ما بينه وبين المصالح التي تلصق الناس بهذا العالم ويضبح انساناً روحياً ايعيش لفنه ويستعيض من الحقيقة بالحيال ويكون لنفسه عالماً يشبه عسالم الطفل الذي يلهو بألعابه. والفن كاللعب يثير في صاحبه شعور الحربة والنشاط، وهو حر كاللعب بمعنى انه لا يتقيد بشكل او مثال ولا يرتبط بهدف عملي. والفنان كاللاعب في مرونته يقوم مقام الاشخاص الذين يخلقهم في قصصه واشعاره وتماثيله ويمشل ادوارهم ويتبدل بتبرلهم وهو ايضاً كالطفل في مرونته ومقدرته على التحول، ولهذا

الم يحتفظ بشيء من نضارة الطفولة وتقلبها وعنادها وغرابة اطوارها ونفورها من العادة والقانون .

« والشعر تسام عن المشاغل المادية واستبدال لذائد الحس بلذائد الحيال. وبين نوعي اللذة صلة لان الكلمة شفوية كالطعام وكأن الشاعر يحس بلذة في النثام القوافي

ودغدغتها لشفتيه . » ١. والفن الذي امتسلأت به النفس يرفع صاحبه الى درجة الاولياء والمتصوفين. ولهذا قال «آلان»: كل الناس مقلدون – يجري بعضهم وراء بعض كقطعان الغنم كإلا الرجل الصخر الذي لا ينقاد . وللرجل الصخر ثلاثة مظاهر: كالفنان والحكيم والقديس . اما الحكيم والقديس فوجودهما نادر . واما الفنان فيقول: انا كما انا ؟ اعبر عن نفسي او لا اعبر عن شيء ؟ ولا احسد احسداً . . . والفنان في مهنته غير قابل الرشوة وهذا من وجوه رفعته فوق البشر . » ٢

<sup>(</sup>۱) ص ۱۲۸ من Psychanalyse de l'art من ۱۲۸ من (۱)

<sup>.</sup> Vingt Leçons sur les beaux arts من ۲۹۰ من (۲)

## عناصر الفن

#### ١ - المِعنى في الفن

القاعدة الافلاطونية للجال هي التناسق والاتزان والوحدة والانسجام. لكن هذه الصفات لا تتناول الشكل فقط: الحطوط والالوان والاصوات، بل ايضا المادة نفسها بما فيها المعاني والافكار. فالجال عند اليونان مرادف للصلاح والفضيلة ومثلهم الاعلى في الحماة وفي الفن هو الانضاط والاعتدال.

م وقد اصاب اليونان في اعتبار المعنى – الى جانب المبنى – ركناً من اركان الحال. فمن يذكر ان معنى الاثر الفي يزيد القالب جمالاً ? وان للنمبير اهمية بجانب الشكل جمان في صورة العذراء وطفلها لرافائيل جمالاً ناشئاً عن روعة الالوان والحطوط تزداد جمالاً في معنى الامومة الألهية الذي يشع من خلالها. والكاتدرائية القوطية 'تبهج العيون يدقة بنائها ورشاقة خطوطها، وارتفاع قبابها التي تسمو الى السحاب، لكنها تزيد تأثيراً بما ينبعث منها من معاني الحب المتصاعد الى السهاء كألسنة اللهيب محاولاً الاتصال باللامتناهي. وان في الحط المنحرف عند الاستاطيقيين جمالاً بجعله مفضلاً على الخط المستقيم لانه في زعمهم اكثر إراحة للنظر لكونه اكثر اتفاقاً مع شكل العين وحركتها. لكن للخط المنحرف جالاً ناشئا عن معناه ايضاً فهو يستحضر الرشاقة والنعومة ويشير الى الحركة والتموج والالتفاف. وهكذا في جميع الفنون نجد للتعبير حسواء اكان ظاهراً ام خفياً – والالتفاف. وهكذا في جميع الفنون نجد للتعبير حسواء اكان ظاهراً ام خفياً –

كن اليونان قيدو الملعني بموضوع الحلال او الصلاج والاعتدال ومثلهم اخطأ الكلاسيكيون في جمود قوالبهم ومعانيهم ومواضيعهم فكانت ثورة الرومنطيقيين

اهمية بمتزج مع أهمية القالب .

<sup>(</sup>١) تجدِها على ص ٧٧ من هدا الكتاب.

ر لا على الناسق و الاعتدال والوحدة ، بل على تقييد الفن بناحية و احدة محدودة من الحياة لا يهم ارادوه حراً طليقاً يعبر عن كل شيء ، عن الحيال والقبح، عن الحلال والختارة ، عن الفصلة والرذيلة. وهنا تصبح اهمية المعنى، كعنصر جهالي، انه يسمح للقبح بان يكون مظهراً من مظاهر الفن فكم من وجه كثير العيوب يجذبنا بقوة تعبيره وجمال معانيه . واكثر تماثيل وودين تلفت النظر بما تعرضه من صور القبح والذبول والالم التي تهز اعماق النقس بما يتجلى فيها من قوة التعبير وعمق المعنى ١ . من عبرة تثبر الفكر والشعور .

للعنى في الشعر ويصرفون كل همهم الى المبنى . والواقع ان الرمزيين يذكرون المعنى في الشعر ويصرفون كل همهم الى المبنى . والواقع ان الرمزيين يذكرون التعبير المعربيح ويلجأون الى التعبير المبرقع ، يجاولون ان يجعلوا الشعر مساوياً للموسيقى في قوة التعبير وإثارة الشعور فيعمدون الى الاصوات الموسيقية التي تربط الشعر بالموسيقى او تكاد تجعله موسيقى كرفاً كماوميزة الادب الحديث انه يكثر من التشديد على القالب الفي مع عدم إهمال المهنى .

وهكذا في جميع مدارس الادب يعد المعنى جزءاً لا يتجزأ من الاثر الفي . وقد يكون قديماً عادياً او مستحدثاً طريفا ،غير ان الطريف يفضل على المألوف ما زلم تشفع بالثاني طرافة القالب. وقد يكون التعبير عنه قويا شديد البروز كما في الموسيقى الهائيجة او يكون خفيفا او غامضا ايحائيا كما في شعير الغموض والتصوير الرمزي ، لكن غزارة التعبير وإلحاحه مما يضعف قيمة الأثر الفني ، وخير منه التعبير الذي يشوبه بعض الابهام ، وهذا يتوقف على القالب ويدخيل في باب الغموض والوضوح .

٧٧ بقيان نتساءل: هل المعنى اصل من اصول الجال?وما مركزه في الاستاطيقى?

<sup>(</sup>۱) يرى رودين ان صور القبح في الفن اشد تأثيراً من صور الجمال وذلك لان الحياة فيها اشد ظهوراً واقوى صراعاً، وقد بكون احياناً انه كلما زادقبهم الشيء في الطبيمة زاد جاله في الفن. ( ص ۱ ه من Rodin, L'art ) .

تقول اثل بَفر في هذا الموضوع ا بَهٰوان للتعبير اهميته بجانب الشكل لهكن القوة التعبيرية لا يجوز ان تصبح جزءً من تحديد الحيال ، فلا نقول انه كلما زاد التعبير زاد الجمال ، ولو كان الامر كذلك لكانت الموسيقي الرخيصة الكثيرة التعبير افضل انواع الموسيقي » . « ان محتوى الاثر الغني لا يمكن إغفاله ، والافكار التي يثيرها منظر بستان ورد قد لا تزيد في حمال البستان لكن الافكار التي يثيرها شعر شكسبير تستحق الاهتام . على ان الافكار العظيمة وحدها لا تخلق الفن العظيم ، ولو كان الامر كذلك لعددنا ارسطو وسبينوزا وكنت شعراء.. »

« لكن الادب مشكلة اخرى » في رأي أثل بَفر . « فالادب هو في الدرجة الاولى ألفاظ ذات معان ولا قيمة لها بغير معانيها، بخلاف الالوان والاصوآت والحطوط فهذه لها قيمة جمالية غير القيمة المعثوية . وبما أن المعاني مادة الادب معاني مادة والقالب .

به في الادب – الشعر والمسرح والقصة – ما نسبيه تأليفاً او نظماً ، اي ابت داء وتطور وتعقد وذروة وخاتمة او حل ونهاية . وللافكار والعواطف والاخسلاق والصور اهمية نسبية في هذا التأليف توازي وقوعها في موقعها وررودها في المكان والزمان المناسبين ومساوقتها لحركة المجموع بعنى ان الفاجعة حين حدوثها تكون امراً لا بعد منه وترتبط بسلسلة الافكار كما ترتبط الاوبتار الاخيرة في السمفونيا بسلسلة الاصوات . » ٢

والخلاصة ان المعاني هي في النثر كل شيء وهي في الشعر والمسرح والقصة ذات اهمية نسبية لكنها اعظم مما في التصوير والموسيقى واشد ارتباطاً بالقالب. همذا رغم ما محاوله بعض الادباء الحديثين من وبط الشعر بالموسيقى والتصوير ليقللوا فيه من اهمية المعنى.

<sup>.</sup> Psychology of Beauty من ۲۷٥ من (١)

<sup>.</sup> Psychology of Beauty من ۲۸۱ من ۲۸۱ من (۲)

رد يرى الناقد صعوبة التفريق بين المعنى والمبنى، ومن النقاد من يأبى التفريق بينها باعتبار ان الاثر الفني وحدة لا تتجزأ . والالهام يعني هبوط العبارة على الفنان بمعناها ومبناها دون ما تفريق، وفي هذا يقول لالوفي احد فصوله عن طرق النقد الفني ان استعمال الطريقة التجريبية في النقد ينفي خطر التفريق بين المادة والشكل او المعنى والمبنى. فهو يرى في هذا التفريق خطراً.

ونحن رغم هذه الصعوبة وهذا الخطر سنحاول التفريق ببنها لأن النقد تفريع وتجزئة وتحليل. ومها تمازجت المادة بشكلها لا يستغني الناقد عن الفصل بينها احيانا. القالب اداة التعبير وهو في التصوير الحطوط والالوان وتنسبقها وفي الموسيقي ترتيب الاصوات وتناوبها وترجيعها. وفي الادب الالفاظ وترتيبها في اجزاء صغرى هي المقرات والفصول ، ويتناول ايضا التشابيه ووجوه المجاز التي تنطوي فيها المعاني ، وهنهم من بعد التشابية والمجازات في المعنى ووجوه المجاز التي تنطوي فيها المعاني ، وهنهم من بعد التشابية والمجازات في المعنى والمدنى معارف التصوير والمدنى معارف الناس القصيدة الى مطلع وذروة وخاتمة، وهو تناسق الصوروتماسكها وازدحامها وتنوعها وتطورها نحو الحتام. وهو في المسرحية سبك الاجزاء المتنوعة من مشاهد وفصول وتنسيق الحوار في المشهد الواحد وتناوب الحركة والسكون والقول والعمل والصعود والهموط والنور والظامة والتعقد ثم الانحلال والمفاجأة والتنظار والغموض والوضوح. وهو في القصة انقسامها الى تمهيد وسياق الحوادث وتأزمها وانحلالها وتركيب الاجزاء وارتباطها.

أما المعنى او الفكرة فعاطفة او صورة او رأي ، تبرز من خلال القالب، خفية او واضحة ، غريبة او عادية ، سطحية او عميقة ، قوية او ضعيفة ، وفقاً لما يفرضه عليهـــا القالب .

<sup>(</sup>١) المعنى وسيلة ابراز الجـــال وتقويته وهو بهذا المعنى جزء من الشكل (١٢١ من Psychology of Beauty ) ويقول قلوبير : القالب الجيل فكرة جميلة والا فها القالب الذي لا يعني شيئاً ؟

م والفكرة تكاد تكون كل شيء في النثر العلمي حيث ينصرف الكاتب الى عرض افكاره مرتبة واضعة متراصة لا يعتورها تفنن ولا تعقيد ، ويتخذ القالب اهمية ثانوية تنحصر في كونه وسيلة إلى الفكرة . وتعظم اهمية القالب في النشر الحطابي الذي يويد ان يثبت شيئاً فتكثر فيه وجوه التفنن الكلامي من تنويع وتصوير شير الحال وتقوية عاطفة وأساليب منطقية .

وتصوير يثير الحيال وتقوية عاطفية وأساليب منطقية .

وكايا اتبع القالب وارتفع شأنه وطغى على المقال زادت قوة المعنى وعظم تأثيره في النفوس ، ويكون ذلك في النثر الفني . فقد ينفق الكاتب صفحات عديدة في بسط فكرة و احدة متفننا في عرضها ، متقيداً عبدا الوحدة الذي يؤلف سر الجال ، كما نوى في فصول «حديث الاربعاء »لطه حسين و « الفصول الاربعة »لعمر فاخوري . و القالب يكاد يكون كل شيء في الشعر والمسرحية والقصة . فالفكرة هناك قد تكون عادية او مبتكرة ، لكن الذي يملك على السامع أو المشاهد شعوره هو القالب ، هو طريقة العرض والتنسيق بم فلو احدنا قصيدة « النسر » لعمر ابي ريشه لوأينا هناك فكرة و احدة تلخص جميع الأبيات : رجوع النسر الواهن الى وكره في الجبال ليموت هناك ، اي ان العظيم يموت عظيا ولو اصابه الوهن والهموط . وهي فكرة جليلة غير مبتذلة لالكن قمة القصيدة تعود في الدرجة الاولى الى قوة وهي فكرة جليلة غير مبتذلة لالكن قمة القصيدة تعود في الدرجة الاولى الى قوة . التصوير الملحمي الذي يوفعها من الوصف الوائع الى التأزم الجبار حين يقول :

وقف النسر جائعاً يتلوى فوق شلوعلى التراب نثير وعجاف البغاث تدفعه بالخلب الغض وبالجناح الكسير فسرت فيه رعشة من جنون الكبر واهـتز هزة المقرور ونزا ساحباً عـلى الافق الأغبر انقاض هيكل منخور واذا ما اتى الغياهب واجتاز مدى الظن من ضمير الاتبر جلجلت منه زعقة ردت الآفــاق حسرى من وهجها المستطير وهوى جثة على الذروة الشماء في حضن وكره المهجور...

مع المعنى ائتلافاً غريباً ثم تركيز الفكرة الواحدة وابرازها وتطور الصور والحوادث

الى هذا الحتام القوي الذي يتوك في آفاق النفس دوياً .

ر يقول «آلان»: « في التصوير نعيب بالخطوط لا بالموضوع . كذلك في المسرحية تبوز الافكار بواسطة الموقف و الحركة لا بالإخلاق والاشخاص . وليس أبرد من مسرحية تويد ان تثبت شيئاً . » \

ويفر ق الناقد بين الشعر والنثر . فالشعر فن واهميته في القالب . اما النثر فقد يكون فناً وقد لا يكون . قد نرى في النثر عبارات موفقة ولكن بشرط الله الفكرة هي التي تلفت الذهن الى حسنها بينا في الشعر والحطابة تأتي اللذة اولاً وهي التي تقود السامع الى الفكرة . لاه الفنات لا يسعى وراه فكرة نادرة او غريبة بل وراه طريقة جديدة يصور بها فكرة مألوفة . . ، فالربيع لهوراس وفاليري فكرة عادية وموضوع مبتذل لكن الفنان صورها بطريقة حديدة غريبة . » "

ويقول جورج سانتايانا : كثيراً مـا نعثر ، في قصيدة « ثورة الاسلام » لشلي / م. و « انديميون » لكبتس ، على اجزاء او ابيات غير واضحة المعنى وانما تحدث تأثيرها / عا تخلقه من جو شعري : موسيقى ووزن وحركة وقوة ترهف الحواس . ؛

ومثل ذلك قول برونتيار : « مسألة القالب امر رئيسي في الشعر ... الفن هو

ر غاية نفسه عند الشعراء، اما عند الكتاب فالامر بالعكس الشعر اداة لهو رفيع اما النثر فللعمل » .

بناء على ما تقدم يكون القالب - طريقة العرض والتركيب - لا العاطفة ، هو الفارق الرئيسي بين الفن والعلم . ٦ فالكلام العادي والقول العلمي قد يتضمنات فكرة أو رأيا أو عاطفة أو هذه كلها معا . والفن كذلك . لكن يفرق بين العلم

<sup>(</sup>۱) ص ٤٤٤ من Système des beaux arts

<sup>(</sup>٢) ص ٣٠٨ من المصدر السابق .

<sup>(</sup>۳) س ۲۹۰ ـ ۲۹۳ من Vingt Leçons sur les beaux arts

<sup>(</sup>٤) ص ٥ ه ۲ من Religion & Religion

<sup>(</sup>ه) ص ۲۰۱ و ۲۰۷ من Brunetière, Questions de critique

 <sup>(</sup>٦) ص ٢٤١ من اصول النقد الادبي لاحمد الشايب ( الفصل الرابع من الباب الثالث )حيث يرى المؤلف ان العاطفة هي الفارق الرئيسي بين العلم والفن .

ان في مقدوركل انسان ان يدرس علم النفس او الاجتماع ويفهم مشاكلها ؟ ولكن لا يستطيع عرضها في قصص ومسرحيات نظير « اوجني غرانديه » و « آنا كارينينا » و « هملت » و « البخيل » و « الجريمة والعقاب » و « الباب الضيق » . لا يستطيع هذا سوى الفنان \ وقد يكون فهم الفنان للحياة اعمق من فهم غيره لكن الطبيعة الفنية وحدها تنتج القصة والمسرحية والشعر ويكون الفهم العميق للحياة حينئذ أضمن خلودها . وقد أشرنا في الفصل السابق الى اهمية المعنى لكن القالب في الفن يفوقه أهمية .

#### ٣ - العاطفة في الفي

غن في عصر رد فعل على الرومنطيقية العاطفية كم في عصر الرمزية والموضوعية الغامضة . وهو موقف يتمثل لنا في مذاهب الفن العصرية كما في انجاث النقاد العصريين ومنهم الفيلسوف كروتشي الذي يقسم طرق التعبير العادي اوالعبلى التعبير العاطفي ، التعبير الشعري ، التعبير الناثري ، والتعبير العادي اوالعبلى ولا التعبير العاطفي الس من الشعر في شيء إذ ان ميزته التأوه والتنهد والمبالغة والغلو العاطفي، وقد ازدهر عند الرومنطيقيين فكان من مظاهر انحطاط الفن عندهم و انسياقه الى الرقة المفرطة . لكن ثار على هذا المذهب بودليروفلوبير الشخصية . ويزيد كروتشي قائلا : لا يمكن للشعر ان ينقل العاطفة او يقلدها لان العاطفة تشويش واضطراب والفن نظام وشكل . وفي هذا يتفق كروتشي مع العاطفة تشويش واضطراب والفن نظام وشكل . وفي هذا يتفق كروتشي مع الكران الذي يوى ان الفن انضباط .

كيف نوفق أذن بين القائلين باعتبار العاطفة اهم اركان الادب ٢ والقائلين بنفي

<sup>(</sup>٢) اصول النقد الادبي لاحمد الشايب ص ٣١.

العاطفة من الفن ١ :

الواقع ان كروتشي يحسن التوفيق بين المذهبين، فهو يستدرك بقوله ان العاطفة الحلق الى المادة الحام او المواد الاولية التي يستمد منها الفنان ويحو ها بواسطة الحلق الى مادة غير مادة العواطف والافكار . والفن يعد العاطفة ويهدئ ويظهرها في شكل الحيال والتصوير – لا التأوه والننهد - ويسترها وراء براقع الايجاء والغموض .

وفي هذا آلمعنى ما أورده صاحب «محاولة في درس العاطفة الاستاطيقية »: « أن الحالة التأثر معتدلاً ومستمراً النائر معتدلاً ومستمراً الله عنه الما التأثر الشديد فيجمد الحيال ويمحوه . » ٢ .

هذه علاقة الفن بالعاطفة: انها مصدر له غير مباشر وانها عنصر فيه قليل الظهور بل مستتر وراء الصور والاشكال. اما الأدب العاطفي الكثير الهوس والهياج فهو أدب رخيص ضعيف الاثر والقيمة.

وما يقال في الفن والفنان يقال ايضاً في المتدوق. فالاثر الفني لا يقاس بمقدرته على اثارة العواطف وتهييجها بل الأمر بالعكس لأن وظيفته تعديل الاهواء وتلطيف العاطفة كما مرينا في محث وظائف الفن.

ولهذا يقول دي غرامون ليبار: «قد يحدث التأثر بصورة كلية دون ان يكون الهذا التأثر لذة استاطيقية. فالهياج النفسي، اذا بلغ حداً ما، قضى على اللهذة. وذلك ما نراه في المسرحية السوقية التي تبالغ في عرض الفواجع والمفاجآت والرواية البوليسية وسائر الادب العنيف الحاد الذي يجعل المشاركة الشعورية ألمها الشدة التأثر.» " ومن هذا النوع المهمج رقصة البطن التي لا تخلو من براعة لكنها تخلو من الفن. ومثلها مشاهد عراك الثيران والمصارعات الدامية والالعهاب الحطرة

<sup>(</sup>٢) ص ١٣٣ من Essai sur le sentiment esthétique ( في الحاشية )

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ص ٢٩ - ١٣٠ -

ومشاهد القتل والتعديب المسرحي . مَمْ ومن الحَطَأُ أَنْ نَقِيسِ الجَمَالُ بَقَدْرَتُهُ عَلَى آثارة العواطــف. »

## ٤ - الانحار في الفن

ومن نظرته المفردة .

الفن في اساسه إلحاء، اي تعبير غير صريح أو غير مباشر عن فكرة أو معنى ،
 ( وهو بهذا يفرض التفكير على متذوقه .

ر يقولون ان كل شيء مصدر إيحاء لمن يستطيع ان ينظر الى الاشناء نظرة فنية .
ان الفنان والناقد والمئقف جميعهم يستطيعون ان يروا في ما حولهم ما يئير فيهم الحيال والفكر والعاطفة كلكن لا شك في ان الآثار الفنية اشد إيحاءً من غيرها لتعدد المؤثرات التي تتضمنها . قابل بين صورة شمسية لاحد المناظر الطبيعية وأخرى فنية للمنظر نفسه . تحد الصورة الفنية اشد إثارة لأحلامك ومتعتك وتفكيرك وذلك لانها الشد تعقداً واكثر تعدداً في مؤثراتها ، بما اضاف اليها الفنان من شخصيته

والقديم اشد إيجاءً من الحديث بما يوافقه من ذكريات . والآثار القديمة اشد إيجاءً من الحديثة . لنذكر وقفة البحتري امام إيوان كسرى المهدَّم ، كيفوجد في خرائبه الكثيبة عزاء وسلوى عن احزانه وكيف وقف معجباً مدهوشاً امام روعة القيدتم فيه ، وتمثلت له صورة القصر في ايام عزه « والقيان وسط المقاصير يرجعن بين محور و لعس » ، فانبعثت في راسه الصور والافكار عن عظمة الفرس البائدة وفضلهم على العرب ، وصرح انه يكلف بالاشراف من اي جنس كانوا .

غير اننا نجد الشعر الحديث عموماً الله إيجاءً من القديم ، لان فيه من تعدد المؤثرات ما يعوضه من روعة القيد م وجلاله . ذلك لانه الله استلهاماً منه الفنون الاخرى من موسيقى وتصوير ونحت وأقرب الى الغموض واكثر استثار النظريات السكولوجيا الحديثة .

كَانُ الشَّعْرِ الكلاسِكِي يَمْتَازُ بِالوضوحِ ويؤثَّرُ النَّعِينِ الْجُرِدُ القليلِ الصورِ ، الذي عاطب الفكر مباشرة وقاماً يثير الحيال . ثم جاء الرمنطيقيون فبدأوا في تاريخ

الشعر عهداً جديداً لانهم اكثررا فيه من التصوير والتلوين ، متأثرين بالنهضة الفنيــة وبانتشار المناحف التي نشرت كنون الماضي من شرقية وغربية .

كان برناردين دوسان بيير أول من صوّر بالالفاظ. أما شَاتُوبريان فاهتم بموسيقي العبارة التي توحي الحالة النفسية . رعند فكتور هوغو قصائد تقلد الاوركسترا في في نشاطها و أيقاعها .

العظية كوسائل للايجاء بلغ ذروته غند الرمزيين. هؤلاء بالغُوا في استغمال الصور، الصور الغامضة المثيرة، المضطربة كصور

الحلم أو المنتزعة من عالم اللاوعي وما تحت الوعي .

ونقلوا الصورة من معناها الاصلي الى معنى جديد فكان عِندهم الحلم الازرق ، العطر الناعم كبشرة الطفل، والنزاع الابيض، وسمفونيا الالوآن، والحديقة التي رتضج بالازهار، والنور الجريح.

٧ صنعوا الشعر للقراءة ، للتفكير، لا للخطابة أو ألالقاء. وأرادوه انتاجاً متاسكا صلما غير قابل التحليل، يعبر عن معناه لا بالالفاظ بل بما يتركه في نفس القارىء من تأثير اجمالي .

· وجعلوا للاصوات معاني ُ يستغنى بها عن فهم الالفاظ . فالابيات النالية تسمعنا باصواتها الممتدة جهشة البكاء وانين الألم .

Les sanglots longs Des violons

De l'automne

Blessent mon cœur

D'une langueur — Mon

وقد جعل «ربمبو» لونا لكل من الصوتيات الخس فالكسرة عنده تعني الاحمرار والثورة والغضب؛ والفتحة السواد ، والضَّمَّةُ الزرقة الخ .

لكن توالي الكسرات في الشعر يشير بالارجح الى الانكسار والحزن .

[النلاحظ البيت التالي لعمر بن ابي ربيعة :

« هنيئاً لأهــل ِ العامريةِ نشرُها اللذيذ ورّياها التي اتذَّكُو ُ »

هنا تعدد الكسرات في الشطر الاول يأتلف مع تعدد الهاءات وباقي الحروف

المهموسة ، بما يعطي البيت جواً من حسرة الذكرى وتنهد الالم .

- ولا نعدم في شعرنا القديم ابياتا يوحي معناها بالرنة والاصوات. فمن الابيات التي يوحى لفظها معناها قول المحترى :

يقضقض عصلا في اسنتها الردى كقضقضة المقرور ارعده البرد و في قوله :

### وأقلعت ُ عِنْهُ وهو منهرٌ للرد !

نتخيل في تكرر الفاء صورة الذل و الحقارة التي أمسى بها الذئب الصريع . ومن ذلك قصيدة المتنبي في هجاء كافور :

اني نزلت بكذابين ضيفهم' عن القرى وعن الترحال مردود' فهي مجروفها واصواتها وخشونة الفاظها وطول مقاطعها شديدة الدلالةعلىمعاني التهكم والغيظ :

إ نامت نواطير مصر عن ثعالبها فقد بشمن وما تفني العناقيد ....
 أن داالاسودالمثقوب مشفرة تطبعه ذي العضاريط الرعاديد!

ر وبكلمة عامة يمكننا القول انه كلماازداد الفن غموضاً زادت فيه قوة الايجاء لهذا كانت الموسيقى ايجاء صرفا لانها لا تقول شيئاً بل توحي الى السامع شعائر محتلفة والرمزيون حين قرنوا الشعر بالموسيقى ارادود المجاء صرفا وجعلوا الغموض اهم ميزاته .

وفيما يلي 'نجمل اهم وسائل الايجاء في الأدب:

الألفاظ والعبارات الشعبية ، الشائعة في الاغاني والقصص الشعبية ، التي تثير في السامع روح المرح وتبعث فيه الذكريات والشعور القومي ، والالفاظ القدعية التاريخية التي تستحضر امجاد الماضي وعظمة الغابرين : اثينا ، رومه ، بغداد ، زردشت ، كليوبطره ، فيصر . ومثلها الالفاظ الميثولوجية : الاولمب ، مينرفا ، البرناس ، ادونيس وعشتاروت ، والالفاظ التي توحي صور الجلال : الموت والعدم ، والظلام ، والنور ، والجنة ، والصحراء، والفلك ، والملأ الاعلى ، والجن ، وسدرة المنتهي ونحو ذلك .

الطول والالفاظ التي يشه لفظها معناها: ذات الاصوات المهتدة الـ تي توحي الطول والسعة ، والقصيرة التي توحي الحفة والسوعة ، وتلك التي باصواتها تعبر عن القوة والنشاط ، الهدوء او الحشية والاضطراب ، الالم والعياء او النعومة والترف. وقد اشتهر شعر ادغار آلان بو بقوة الايحاء اللفظي ١ .

ر و الايحاء يكون احمالياً، في غير الالفاظ المفردة ، في الصور التي يشوبهاالغموض موالتي ترافقها مواكب الذكريات والمؤلفات مثل دقة النوافيس ورنة الحلجال وشميم العرار والوفوف على الإطلال .

وبين الفنون الادبية بمتاز الشعر بقوة الايجاء وقد تقدم فيه الكلام . وتجاريه رفي ذلك ايضاً القصة والمسرحية .

(و في القصة الفنية تتعدد وجوه الايجاء)، وقد كثر شيوعها في العصر الحديث بشيوع الفن الغامض المثير الفكر، لا سيا ما كان منها معتمداً على التحليل النفساني .

القصة تمثل الواقع في قالب قصصي وتقدم العبرة بصورة غير مباشرة ، تعرض الماضي بقالب فني مستمد من خيال المؤلف ، او تتخيل المستقبل والمشالي والعجيب والفائق الطبيعة . تصف الاشخاص وصفاً غير مباشر اي انها تعرفهم الى القارى، بواسطة اقوالهم وافعالهم . توحي بما تتضنه من رمز ومعنى بعيد . ومن هذا النوع بعض قصص اوسكار و ايلد (صورة دوريان غراي ، المسارد الاناني ، الوردة والعصفور )وبما تحركه من اعتجاب بابطالها وشغف ببعض الاشخاص ومقت لغيرهم ، وبما تثيره من حيرة وفضول وتساؤل امام مشكلة تعرضها وقضية تبسطها . وقد يعرض لك النثر القضية نفسها بشكل واضح يثير فكرك لكنه لا يهز اعماق شعورك بعنصر الرائع والجلبل او المثير الشفقة ، او العجيب المدهش. ولا يدغدغ احساسك بالمضحك والمبكي ، بالهيج والمؤثر ، ولا يـترك لـك لذة الاكتشاف الذاتي بعنصر الغموض ، ولا يحرك خيالك بالصور الحية الغريبة وبالجو الفني

ل ورعًا كانت المسرحية الله الانواع الادبية إيجاءً ، وذلك لانها اكثر الجميــــع

الذي يغلُّف الاشخاص والاشاء.

<sup>(</sup>١) راجع مثلاً قصَيدتي ﴿ الاجراس ﴾ و ﴿ اولالوم » لهذا الشاعر .

تقيداً بالزمن ، فعليها ان تعرض وقائعها في مدة محدودة تتراوح بين ساعة وثلاث ساعات . وهي لهذا تنتخب من الحوادث والمشاهد والاقوال اشدها إيجاءً وتأثيراً. تكتفي بالاشارة الى الحوادث التي لا يمكن عرضها وتستغني عن المقدمة وعن كل تفصيل تافه او عظة باردة ، وتعتمد الحوار الموجز ، وتؤثر الغموض على الوضوح ، وتستخدم الجو والديكور والحركة والسكون والصوت والحطوط والهئسة والاشارة كوسائل إضافية للتعبير . وبذلك تجمع ما في النصوير والوقض والشعر والنثر من وسائل إيجائية .

يهمنا البحث في استاطيقي الشعر بصورة خاصة لانه اهم الفنون الأدبية التي عرفها العرب او لانه الوحيد الذي عرفوه بين الفنون الادبية الرفيعة . اما النثر فلا يرتفع الى مصاف الفنون الجميلة الا في احوال قليلة ، حين يكون نثراً شعرياً او شعراً منثوراً . واما الفنون النثرية السي تجاوي الشعر في قوة الحلق والعبقرية اعني المسرحية والقصة بانواعها – فان العرب جهلوا احداهما جهلا تاماً وعرفوا الاخرى عقدار ضئيل .

الشعر في السط تحديد له كلام موزون مقفى . لكن هــذا التحديد لا يتناول سوى الظاهر فقط . لأن الشعر شيء فوق الكلام والوزن والقافية . وخلاصة ما نستنتجه من امجاث النقاد الحديثين أن الشعر نقيض النثر مخالفه في كل شيء . فالشعر أن قديم والنثر فن حديث لا يشبه الشعر في شيء سوى أن أداة التوصيل في كليمها هي الكلمة .

من الشعر عند الحدثين إلهام وهو وليد اللاوعي . بوالنثر تفكير وليد الوعي . وقد وقول كروتشي : « عالم الشعر مخلو من التفكير والنقد والفلسفة فهو عالم الحيال المطلق بينا الفكر والفلسفة عالم الحيال الواقع والحقيقة . والفلسفة تقتل الشعر . » أوقد لا أتى في الشعر لمحات فلسفية وحقائق وائعة ولكنها هناك في قالب فني ، ولا تأتي كما في الفلسفة عن طريق الفكر والقياس بل عن طريق البداهة والألهام . وفي هدايقول ألان كانت الفنون أولى الافكاو ، والآداب تضنت سر العلوم ، نشعر بانها تعبر عن حقائق ملهمة لا تحتاج الى أدلة ٢ .

B. Croce, La Poésie et la littérature, Revue de métaphysique et de(١)
عواد ١٩٣٣ عسنة ١٩٣٦ القالة الأولى ص ١٩٣١

Alain, Vingt Leçons sur les beaux-arts من ۱۰۹ من (۲)

الشعر يستمد فونه من الالفاظ المفردة التي نلفت النظر بغرابنها او رنتها الموسيقية ، اما النثر ففونه في الألفاظ مجنمعة لا منفردة . وقد يعتمد بعض الناثر بن على سحر الالفاظ الكن الكانب الكبير هو الذي مجدث تأثيراً قوياً بكلمات عادبة حسنة الرصف والناسق.

الشعر بخضع لفانون الزمن: الوزن او قباس الوفت. لهذا يجب أن يسمع وأينشد، اما النثر فله أن يقرأ لانه ينفر من الوزن والعدد. « و كأغا الكاتب يكتب

لنفسه بينها الشاعر يكتب للجاعة وعمل الى اثارة الاعجاب » ١.

ر الشعر احد الفنون الجبلة بمعنى ان قنمته ذانية وتعبيره <u>لذانه بقطع النظر عن فائدته العملية ، تخ</u>لاف النثر الذي يومي الى ايصال المعرفة او بسط الحقائق و وندو دنيا و حفظها .

والشعر يشارك الفنون الجملة جميعها في ميزات عامه: في قوف الايجاء والانتكار الشخصي. ويشارك بعضها كالموسيقي والنصوير في ميزات خاصة نعرضها

في ما بلي :

الاصوات وترجيعها بصورة منسقة بين طويل وصير المعيف وفوي، لكن وقفات اللاصوات وترجيعها بصورة منسقة بين طويل وقصير المعيف وفوي، لكن وقفات القصيدة لا يضبطها العدد بالدقة التي تنضط بها وقفات الموسيقى . والنعبير الموسيقي أصفى من نعبير الشعر لأن الاصوات اقرب الى النفس من الالفاظ واوفي نعبيراً لكنه تعبير غير محدود ولا مقبد بل يفهمه كل سامع على طريقنه . بينا تعبير الشعر اقرب الى الوضوح والتحديد لانه مضوط ععانى الالفاظ.

√ ا<u>لشعر موسيقي انضا في قافيته</u>. هذا الصدى الذي يتردد بصورة قباسية فينتظره السامع ويستعدله الفم والجسم. وهو الضا موسيقي في انسحام *ال* 

Alains, Système des beaux arts "1. - ". v (1)

<sup>(</sup>٢) انسجام الاسوات اي تآلفها عند التلفظ. والاسوات المنآلفة في الموسيقي هي المتعافية والمتقامة وتميزها الادن الموسيقية بسهولة. والحروف المنآلفة في اللغة هي التي يسهل التلفظ بها معاً او هي التي تتباعد مخارج حروفها والمعان والحاء حرفان ستنافران اذا جما وذلك لتفارب محارج حروفها.

الاصوات وايقاعها وسهولة جريها على اللسان بروهو اخو الموسيقى بهما نشآ معاً بعد الرقص الفخان الغناء اتحاد الموسيقى والشعر . والشعر الغنائي يبيد الموسيقى في التكرار وترجيع القرار الذي يزيد المعنى قوة ويجذب انتباه السامع الى الموضوع الرئيسي . لهذا لا يجوز التكرار الا في ما يحسن تكراره . لكن الشعر يزيد جمالاً بالتمركز والا يجاز بينا الموسيقى تقوى بالاتساع والامتداد . ل والشعر يشبه الموسيقى في دلالة الاصوات على المعاني بحيث ان السامع يفهم لوالشعني من الرنة والوقع وان هو لم يفهم الالفاظ تمام الفهم . ألا نحس مجركة الجواد في قول امرىء القيس :

Oh! s'en aller sans violence! S'évanouir sans qu'on y pense, D'une suprême défaillance!

Silence! Silence! Silence!

وللموسيقى – كما الصور – اهمية كبرى عند الرمزيّين . فالشعر عنسدهم صور موسيقية لها قوة الموسيقى التعبيرية وتأثيرها ، مع ان بعض الشعر الرمزي حرّ لا يتقيد بوزن . ومن هنا نرى ان الشعر لا ينفصل عن الموسيقى والتكرار المتسق وان هو انفصل عن الوزن .

صارحاً يتردد تباعاً في المقاطع الطويلة الرنانة التي تعقبها اصداء كأصداء النواقيس :

التشبيه والاستعارة والتمثيل والحركة وما يرافق ذلك من تخطيط وتلوين ، ومادته والتشبيه والاستعارة والتمثيل والحركة وما يرافق ذلك من تخطيط وتلوين ، ومادته

المعاني المحسوسة التي تنبض بالخركة والحياة : وتشرب اسآريالقطا الكدر بعدما سرت قرباً أحناؤهــــا تتصلصل . فقد وصف الشاعر لون القطا وحركتها واسمعنا صوت اجوافهــا البابسة من

العطش .

ا ، ) س ۸۲۰ من Alain, Vingt Leçons sur les beaux arts س

و في وصف امرىء القيس المشهور للجواد يصوّر الشكل والحركة بدقة عجيبة وكأنه 'بسمعك تدهور الصخر يقذفه السيل من اعالي الجبل .

رله ايضاً :

يغط غطيط البكر شد خناقه ليقتلني ، والمرء ليس بقد ال أيقتلني والمشرفي مضاجعي ومسنونة زرق كأنياب اغوال فقد بالغ في غثيل الحركة والصوت واللون .

ومثل ذَّلُكُ فول ابن المعلوط وفيه طرافة النصوير:

ولما قضنا من منى كل حاجة ومستح بالاركان من هو ماسح اخذنا باطراف الاحاديث بيننا وسالت باعناق المطيّ الاباطح والتصوير في البعت الثاني .

الم وفي القرآن يكثر التصوير الشعري : ﴿ اذا ألقوا فيها سمعوا لها شهيقاً وهي نفرو. » (سورة الملك. في وصف نار الجحيم) ﴿ والصبح اذا تنفس » (سورة المنكوير) ﴿ ولا تصعر خدك الناس ولا غش في الارض مرحاً . » (سبورة لقان) النكوير التصوير ما أمعن في وصف الجزئيات كما تجد في شعر ابن الرومي . وما تضمن صوراً متنابعة متاسكة كما في وصف البحتري :

عوى ثم أقعى فارتجزت فهجته فاقبل مثل البرق يتبعه الرعد فأوجرته خرقاء تحسب ريشها على كوكب ينقض والليل مسود في ازداد الاجرأة وصرامة وايقنت ان الأمر منه هو الجيد فاتبعتها اخرى فأضلت نصلها مجيث يكون اللب والرعب والحقد

الم الرمزيون فقد بالفوا في مبدأ التصوير الشعري حتى جعاوه رموزاً . وليست صورهم تشابيه واستعارات بل هي صور تعبير عن المعنى «كما تعبر الزهرة عن الشجرة التي انحدرت منها من غير ان تشبهها » ، صور الاغراب والشذوذ . وصور بودلير «صاخبة هائجة تجسم الشعائر وتزيدها حدة وارهافاً وتهوال الاحساس. ترن فيها الاصوات وتتكلم الالوان والعطور . ولا تخلو من فكرة وهي في مجموعها فيها الاصوات وتتكلم الالوان والعطور . ولا تخلو من فكرة وهي في مجموعها تهز القارىء هزاً عنيفاً وتوحي اليه بسهولة احساس الشاعر وتصوره وافكاره . »

والتصوير الانطباعي يصور الاشياء بواسطة الوانها واصواتها واشكالها وروائحها الفطرية. والفنان يبرزمنها ما ينقله اليه الحس الفطري الحشن وينقل احساسه غير متقيد بالاصل. والفن الشرقي عموماً معروف بنزعته التصويرية وقد استوحاه هوغو في «شرقياته» الغزيرة الصور والالوان ، التي « ظهرت فيها اوزان تشيه اهتزاز جسم مسائي وهدير العاصفة وعدو الخيول الحامحة . »

وقد ترسم هوغو نفسه مذهب الشعر التصويري . وأنباع هذا المذهب هم الذين فتنهم خصب الصور الشرقية والوانها وانتثارهـ الشكالاً وزخارف عربية ذات تعاريج وتزاويق فأنشأوا الشعر الملون الذي جمع الوان قوس السحاب وذنب الطاووس وارادوا شعرهم فناً للفن وقال احدهم دى بانفيل :

لنصنع شعراً للاشيء \_ للذة .

لنغن من النقص قصص شهر زاد ! هؤلاء اتباع مذهب الحس والتصوير واسلاف الرمزيين !

﴿ ٣ - والشَّعر كباتي الفنون بمتاز بقوة الايجاء وهو ما يتضيَّه من معنى خفي الله جانب المعنى الظاهر . فللأبيات الشَّعربة جوكم الوحــــة الفنية ، ولنَّعْبها معنى

خاص كم للقطعة الموسيقية .

ر والايجاء ميزة الفنون جميعاً: انها تثير الحلم وتترك لمتذوقها بجال التفكير والاستنتاج. لهذا يستقبح بعض الشعر التعليمي لانه يقول لك ما يجب ان تستنتجه بنفسك. كذلك القصة التي تقول لك مغزاها والشعر الذي ينتهي باستنتاج او عظة ملفوظة غير مبرقعة. ويستحسن التصوير الحديث لانه يهمل التفاصيل في الحطوط والطلال ويترك للمشاهد بجال التفكير وايجاد الباقي.

الشعر الحسن هو الذي لا على قراءته ثانياً وثالثاً لاننا في كل مرة نستجلي فئه معاني جديدة لم تظهر لنا في المرة الاولى. لهذا كان الشعر موجزاً قليل الكلام.
 « يستحضر الاشياء استحضاراً ولا يسمح باطالة النظر في صوره وانما نامحها لمحسباً ونتخيل الباقي الذي لا نواه » ١ . « ومن محاسن الفن انه لا يمكن فهمه فهماً تاماً

Alain, Système des beaux arts من ۲۱ من ۱۱

وانه لا مخلو من حيرة وغموض وكان الاثرالفني دائمالنموكلما أطلنا فيهالنظر . » وهذا يشبه قول الشاعر العربي :

يزيدك وجهه حسناً اذا مــا زدته نظراً

يقول الباحث آلان: « في كل الفنون لغة مطلقة خفية . في الشعر مثلا معان يضيق النثر عن شرحها مُوشيء من التعبير المبهم الذي يقهمه الانسان بحسه لابعقله. كذلك الموسيقي يحسها الانسان دون ان يستطيع شرحها ويستمتع بها ويترنح على

وقعها وهو لا يفهم تماماً ماذا تعني . »

قال المتنبي واصفاً الاسد :

إنكاذا قرأت البيتين لا تتمثل فقط سيرالاسدوحركته بل تشعر بوطأته المتمهلة التي تجمع بين الحفة والجلال تحسها في وزن البيت وطول المقاطع وانسجام الالفاظ.

و في قوله :

أ اسد يرى عضويه فيك كليهها متناً ازل وساعـداً مفتولا هنا تانس القوة لمناً في الشطر الثاني .

وفي قصيدة ابن الرومي في وحيد المعنية تقرأ في الظاهر وصفاً لوحيد حين العناء وشدة تاثير صوتها في الحضور وفي الشاعر خصوصاً الكن معناها الباطن هوى مذيب تحسه في هذا النغم المريض الذي يسيطر على القصيد من أولها الى آخرها وفي هذا الوزن الحفيف المتقطع ، وفي القافية السيتي تنخفض وتمتد فتوحي معنى التنهد

و الانكسار وتنتهي بزفرة قصيرة في الدال المصومة . ومن ذلك قول جرير متغزلاً :

ان الذين غدوا يلبك غادروا وشلا بعينك ما يزال معينا غيرضن من عبراتهن وقلن لي ماذا لقيت من الهوى ولقينا ? ففي عجز البيت الثاني من الغموض ما يثير شي التخيلات لكنه غموض شديد

Criticism in America (New York, 1924)

الدلالة على معاني الحسرة واليأس .

يقول لالو : الشعر في جوهره ايجاء ومصادر الايجاء فيه : حمراً ــ عناصر الاتساق او التكرار الموزون والموسيقي والوزن والحركة.

ب ــ مواكب المؤالفات الفكرية أو تداعي الافكار و ماتثيره الصورة الواحدة من صور وعواطف وافكار آخرى وما يضيفه القارىء أو السامع من نفسيته الى

الشعر الذي يتذوق ١ .

رح ٤ – ومن ميزات الشعر الايجاز والصعوبة والعموض وهي من مصادر الايحاء ح فيه . اما ايجازه فمنشأه تقيده بالوزن واستغناؤه عن الروابط لتقطعه ابياتاً ولكونه يشبه الزفرات المتقطعة اذاكان عاطفياً واللمحات المتنابعة اذاكان تصويريا .

ومن محاسن الايجاز غزلية شوقي التي مطلعها :

خدعوها بقولهم حسناء ...

فالكلام فيها اقل من المعاني والحيال واسع غير محدود . ومن ابياتها الممتازة بالايجاز والغموض :

إن رأتني تمبل عني كأن-لم تك بيني وبينها أشياء يوم كنا ولا تسلكيفكنا نتساقى من الهوى ما نشاء جاذبتني ثوبي العصي وقالت: « انتم الناس ايها الشعراء! »

اما الصعوبة في الشعر فمصدرها ايجازه وما قد يتضمنه من تعريض وتأميح . ومن ذلك عجز الكلام عن استيعاب المعنى نأسره أو غرابة المعنى ورغبـة الشاعر في الغموض وإثارة الفكر .

والصعوبة في الشعر امر معروف ، لهذا ويُجد شرّاح الشعر منـذ قديم العصور ولهذا قالوان المعنى في قلب الشاعر » عندما عثرو ا ببيت يعجز الشرّاح وقد أيعجز الشاعر نفسه . وقالوا أيضاً : « القول السهل يستنبع فكرة حقــــيوة . » وعابوا على ابي العتاهية سهولته وادهشتهم صعوبة المتنبي .

Lalo, Introduction à l'esthétique, Ch. La beauté anesthétique (3) de la nature.

ره \_ والشعر يختلف عن النثو في ألفاظه من حيث معناها ومبناها ورنتها الموسيقية كر فألفاظ الشعر أميل الى الاغراب والطرافة وأبعد عن الابتذال من ألفاظ النثر ، وهذا لا يعني التوعر ولا الوحشية بل ان يكون ذلك مع حسن وقع وسلامة ذوق . والالفاظ الشعرية تثير الحيال فهي اكثر ايجاء من ألفاظ النثر .

فلفظة « سجا » في قول شوقي : سجا الليل حتى هاج بي الشعر والهوى

لفظة شعرية لا تجاريها لفظة اخرى في هذا المقام .

ولنذكر البت المشهور :

لى «عرار» من اشجار الصحراء و « نجد » من جبال الجزيرة ومواطن الالهام ، ثم ترديد لفظة « عرار » وذكر العشية وهي ساعة الاحلام مِن ساعات النهار . ان الالفاظ هنا تجمع بين الموسيقى والفرابة والإيجاء لكن حسن البيت لا يقتصر على الالفاظ ومعانيها المفردة بل فيه من إثارة الحواس في قوله « تمتع من شميم عرار نجد» وفيه من معاني الزوال وانتهاب اللذة العابرة ما يضفي عليه توباً من الجلال المعنوي.

والفاظ الشعر كثيراً ما تعبر عن معانيها بالرنة والوقع ، ولهذا تكثر في الشعر الأوزان الرباعية ذات المقاطع الطويلة التي توحيمعانيها نظير« رفرف »، « هلهل »، « هزهن » ، « اعشوشب » ، « خضوضر » ، « رقرق » .

والفاظ الشعر – فضلا عن طرافتها وقوة أيحائها – اشد موسيقية وانسجاما من الفاظ النثر ، وهذا امر لا يحناج الى دليل فالشعر العربي يزخر بالالفاظ الشعرية التي تجمع الميزات الثلاث. فمنها ذات الموسيقى القوية التي تذكرنا بجيش زاحف ، ومن هذا النوع الفاظ ابي تمام والمتنبي وابن هاني في الوصف الحاسي والمديح. ومنها ذات الموسيقى الناعة كالمياه الجارية ، ومن هذا النوع الفاظ البحتري في غزله ووصفه ،

ا والفاظ ابينواس في خمرياته . على ان هـذه الصفات ليست شروطـناً لازمة في الفاظ الشعر وقد يبلغ الشعر

غاية التأثير بالفاظ عادية .

#### العاطفة في الشعر

تعو"د الناس ان يروا في الشعر مظهراً لثورة العواطف وهياج المشاعر، قبل : « ولهدا اشتقت لفظة الشعر من الشعور » وجاء في تحديد الشعر : « فيضان المشاعر القوية من تلقاء ذاتها » <sup>1</sup>. ونوى للعاطفة مقاماً رفيعاً في الشعر العربي لان معظمه غنائي يتناول الفخر والرثاء والحاسة والغزل والمديح والهجاء وما اشبه ذلك من مواضيع ذاتية .

وقد لعبت العاطفة في اوروبا دوراً هاما في عهد الرومنطيقيين فساد في ادبهم العنصر الذاتي. وحفل شعر كثيرين منهم بالبكاء ومظاهر الرقة المفرطة. واحدث هذا المذهب رد فعل في عهد شعراء الرمز والبرناس فقام بودلير وفلوبير مجملتها العلى العاطفة والقلب ونادى اتباعها بنفيها من الشعو.

لكن خلاصة الابحاث الرصينة في الموضوع تقودنا الى الاستنتاجات التالية .

ا - لميس من الدقة في شيء ان نسمي الشعر عاطفة او شعوراً لأن العاطفة لا الععب في الشعر الا دوراً حزئياً اي انها مصدر له غير مباشر ، حين تحرّ ك في الشاعر ينابيع الالهام ، وهذه الحركة الداخلية بعد إختار تنتج شعراً .

٢ - والغالب أن لا يصدر الاثر الفني عن حالة هياج بل أن العاطفة بعد سكونها المتاورها تستحيل في الشاعر شعراً . وقد سبق أن قلنا أن الفنا أله أنها أو المتطرف في الرقة والبكاء أو الحدة هو فن رخيص . والعاطفة الغزيرة تعقد اللسان وتجمد القريحة . والناس عموما تجيش نفوسهم بالعواطف ولكن ليس منهم من ينتج فنا الا الفنان . بل إن الفن قد يكون أكثر أئتلافا مع الطبائع الساكنة لأن العمل الفني يستدعي انضاطا وحلداً وصراً طويلا .

٣ ـ والعاطفة حين وجودها في الشغر تكون غالبا في صورة ايجائية غير بارزة،
 ينم عنها اللفظ والنغم وتشف عنها الصورة . لنفظر في قول بشار :

De Witt Parker, the Principles of Aesthetics مصل الشعر (١)

رَ بَنُوسِ بِعَثْنَا لَهُمْ مُوتَ الفَحِــاءَةَ ؛ أَنْنَا ۚ بِنُو المُوتَ ؛ خَفَاقَ عَلَيْنَا سِائْبِهِ ! قراحوا فريقُ في الاسار ومثله قتيل ؛ ومثلُ لاذ بالبحر هاربه !

اذًا الملك الجبار صعرَّ خـــده مشينا اليـــه بالسيوف نعاتبه! هنا ابيات تنضح بعاطفة الفخر . لكنها عاطفة متجسمة في جزالة اللفــظ وقوة الوزن وفخامته وروعة الصور في قوتها وحركتها المتنابعة .

ومن نوعها قول البارودي في موقف حماسة :

أذا استل منا سيّد عَرَ ب سيفه تفزعت الافلاك والتفت الدهر! فانظر هنا ايضاً الى غرابة الصورة وجزالة اللفظ.

إلى عند بخلو الشعر من العاطفة ويبقى مع ذلك من الشعر الرفيع . ومن هذا النوع الشعر الموضوعي ، شعر النحت والتصوير الذي برز فيه تيوفيل غوتيب واتباعه من البوناسيين . وشعر البحتري لا يستهويك بما فيه من عاطفة أو فكرة بل

واتباعه من البرناسين . وشعر البحتري لا يستم بالنحت والتصوير ورشاقة اللفظ وحسن النغم .

٧ - الضكرة

لعني بالفكرة كل معنى يتضينه الشعر سواء أكان حكمة ام صوارة ام عاطفة (.
 ل بعضهم بخصص اللفظة فيقصد بها عظة او حكمة او مثلًا اعلى او اكتشافاً روحيا
 أو اختباراً طريفاً .

والشعر قد يتضمن حكمة او عظمة او خطرة فلينفية او لا يتضمن من ذاك شيئاً. والكن لا بدله من ان يتضمن فكرة او افكاراً بين طريفة وغير طريقة. اى لا بدله من المُعنى المطلق.

لنأخذ معلقة امرىء القيس المشهورة فهي معرض عواطف وصور خاصة بالشاعر وبيئته وليس هناك عظة او رأي او حكمة مسطرة عسلى القصيدة ، وبعكسها قصيدة « البحيرة » للامرتين فانها فوق ما تتضمنه من نغم حزين وعاطفة مسيطرة وتصوير رائع حافلة بروح التأمل الفلسفي في سرعة الغنساء وركض الزمن الذي

<sup>(</sup>١) علم الادب ج ١ في الانشاء والبروض للاب شبخو طبعة سابعة ص ٢٨ \_ ٢٩

لا نستطيع ايقافه . لمــاذا لا يقف الزمن ? الا يستطيع أن يذكر التعساء وينسى الهانئين ? ولكن ... رغم توسلاتنا يهرب الزمن وينهب اويقات الهناء ويفني البشر فيذهبون وتبقى الطبيعة لتحفظ الذكريات في قلبها المعلق .

ح وقد تكونالفكرة في الشعر خطراتفلسفية وحكما ظاهرة مبعثرة بين الاجزاء كما في شعر المتنبي . او تكون فكرة مقنعة وراء الصور يستنتجها القارى، بعـ د تفكير /مالناخذ قصيدة « المجدلية » لسعيد عقل فهي شبه لوحات او قطع من الفن التصويري تتعاقب متسلسلة في الفاظعدبة موسيقية الجرس ، فتلفت النظر بما فيهامن تصوير طريف بارز الخطوط والالوان . وهي فوقَ هذا تثير التفكير بما تعرضه من معان وصور : مفاتن المجدلية ومفاتن حياتها وجمالها الذي سكبته قربانا عــلى مذبح اللذة ثم نواحي العظمة في المسيح الشاعر الاله الذي فتنت به المجدلية وباحت له بجبها بوحاً يشبه الصلاة فاذا هو « شفاه تتسامى وجبهة تتعالى » و اذا بهذا الحب يحولها من شخص الى آخر ، من إباحية الى متصوفة . فالفكرة هنا قليلة الوضوح تستتر وراء `

الكن الشعر في جميع انواعه ، حتى التأملي منه ، « يميل عن التعليل والتحليل والحكم فيه لا تاتي الالحات» ( بطريقة التصوير والتمثيل ، كما في قصيدة «النسر» لا بي. ريشه، أو ابياتًا جامعة في أماكن متباعدة من القصيدة كما في قَصَائد المُتنبي. أمَّا الشعر الذي تنعقد فيه الحكم صفوفا متراصة كبعض شعر زهير فليس الا مجموعية حُكُم في قالب منظوم ، لانه آراء مفككة لا يوبظها رابط . كذلك الشعر التعليمي فكرة موضوعة في قالب شعري وهو اقرب الى النثر لان المقصود فيه هو الفكرة التي أوجدته . وليست قيمة الشعر بما يتضمنه من حقائق بل بطريقة عرضها .وحقائق الشعر تتبع مزاج الشاعر فقد تمعن في الاغرابار الغلو والابتعاد عن الواقع وتهمل الدقة وتضرب بالعلم عرض الحائط

<sup>/</sup> أيرتاح الشُّعر الى المواصيع الجليلة. وكان عنداليونان ينجصر في الملاحم والتراجيديا

وكاتاهما من فنون الجلال . اما الشعر الغنائي فقرنوه بالموسيقي ولم يحسوه شعراً . . يقول «آلان» : « إن الحلال يدخل في الجمال أو هو جزء منه . وأول صفات الجمال ليست أثارة الاستحسان بل لفت النظر بمظهرين : قوة الطبيعة وقوة الفكر الانساني » ' . والقوة من مظاهر الحلال . وعلى هذا يكون رأيه أن كل جميل لا يخلو من جلال . ومثل هذا الرأي ينسب الى ارسطو : لا جمال بدون مقدار من الحلال ٢ . كذلك لونجينوس يشير الى جلال الموضوع ويجعله من شروط الكتابة الرفيعة ٣ .

كانت الحرب عند القدماء اول مواضيع الشعر ومنها الملاحم، ثم كان شعر الرئاء والحكمة والتأمل وكان من مواضيع الشعر الثابتة : العمر والهرم والتغير والفناء والذكرى والخراب والموت وامثالها من المواضيع الجليلة .

وتما يقوله الضاً آلان في الموضوع: اما اللغة التي تصلح للتعبير عن المصاب فهي الشعري... البطولة نغمة كل شعر وليس في العالم شعر هزل أو مزاح. أن موضوع كل شعر هو الزمن وما لا يقبل التعويض كما في شعر المراتي والتأمل <sup>4</sup>.

وقد تقيد الكلاسيكيون بقراعد اليونان وطرقهم ، فمو اضيع التراجيديا عندهم الريخية تتميز بالجلال ، أما الشعر التعليمي كشعر بوالو وشعر الامثال كالذي اتى به لافونتين فلا يعد من الشعر الحقيقي في شيء .

لكن الرومنطيقين ثاروا على المواضيع الكلاسيكية فتوسع شعراؤهم في الموضوع واستكثروا من الشعر الغنائي، وبخلاف الكلاسيكيين افاضوا في وصف الشعور وعمدوا الى المواضيع الحقيرة والطبقات الوضيعة فوصفوا دقائق احوالها ومظاهر شقائها وحقارتها. لكن شعرهم رغم إغراقه في العاطفة لا يخلو افضله من جلال وروعة كما نرى في شعر لامرتين وهوغوالذي اصطبع يروعة الدين اوجلال العاطفة والتصوير.

<sup>(</sup>١) فصل « الناء » Alain, Vingt Leçons snr les beaux arts

Puffer, The Psychology of Beauty من (١)

<sup>(</sup>۳) ص ۱۱ ـ ۱۳ من ,Heun. Longinus and English Criticism

Alain, Vingt Lecons sur les beaux arts من ۱۸ = ۹۹ ص (٤)

اما الحديثون امثال كروتشي ، الذين يبالغون في التفريق بين النثر والشعر ، فيرون ان الشعر انما يتجرد من العناصر النثرية بابتعاده عن مواضيع بملكة النثر : الهياج والفصاحة الحطابية ، الهزل والتسلية ، التعليم . كل هذا لا يعني أن الشعر يتقيد عواضيع خاصة فرب موضوع حقير في الظاهر كفراشة أو زهرة أو عصفور أو نقطة ماء ألهم روائع الشعر . والشاعر السكير يستخرج الفن من أي موضوع كان . ولعل الاصح أن نقول أن الجليل في الشعر اليس موضوعه بل نفحته الشعرية وروعته الفنية . ولهذا يقول «كنت » : « الجلال في نفوسنا لا في الطبيعة » ٢ . أو أن الجلال في الشاعر وشعره لا في موضوعه .

Revue de métaphysique et de morale; art. I. (\)

La Poèsie et la Littérature, v. 43-1936

# كلمة في « الشعر الصافي »

لعل أهم ما جاء به نقاد الفن في العصر الحاضر نظريتان ! الاولى نظرية « الفن اللفن » او حرية الفن من قيود الفكرة والغاية والقانون الاخلاقي، وتكاد تسيطر على الفن العصري وقد بحثناها في فصل مضى بم الثانية نظرية « الشعر الصافي » وهي التي توفع الشعر قوق القواعد والقوانين واساليب النقد المتعارفة التي جهد في جمعها النقاد

منذ اقدم العصور .

« ليس الشعر شعراً لما فيه من صور حية وافكار وعواطف ثم إبهام وشيء فاثق الوصف . ثم لما فيه من صور الوصف . ثم لما فيه من صور

الوصف. كنه سعر أولا لا له ينصبن سينا قان الوصف. م من فيه من صو وأفكار وعواطف مرتبطة بهذا الشيء ارتباطاً وثبقاً .»\

س « ولكي نخيد قراءة الشعر ليس نزاماً علينا آن نفهم المعنى داءًا . . . الشعر فوق اساليب الكلام ، فوق العقل والحيال والحس فوق تحليل اللغوي او الفيلسوف وفوق الترجمة والموضوع والتلخيص ومعنى اللفظ والعبارة وتسلسل الافكارو تدرجها المنطقي ، فوق العواطف والانفعالات . . . ان من شأن النثر دون الشعر ان يعلم ويشرح ويصور ويهز السامع ويثير الدموع . » ٢

و كأن مقياس الشعر عند اصحاب نظرية الشعر الصافي هو مقدرته على التأثير في القاريء بطريقة تشه السحر:

ر المهم في الشعر الصافي هو النفحة السحرية . ليس من شأن الشعر ابن يوحي اليئا
 معنى جديداً فالنثر قادر على هذا . الخا الجديد في الشعر هو النفحة السحرية او المجرى

Brémond , Henri .. Poésie Pure من ۱۹۷ ص (۱)

<sup>(</sup>۲) المصدر السابق ۱۹۸ ــ ۲۰۰ 🖰

ا – لكن اهل هذه النظرية يشترطون في الشعر شيئاً واحــداً : الموسيقى . السعر موسيقي تجري فيها مادة رقيقة تنفذ الى صميم نفوسنا . » ٢

و ایضاً : «كل الفنون ولیدة الموسیقی ، تعق امها احیاناً وتموت بتناسیه الکنها تحد نفسها كاملة القوی حالما تعود الی احضان امها . » ۳

٧ - والشعر عندهم مبرقع نخفي الدلالة :

« في كل شعر عظيم مادة نفوق الكلام بثلاثة اضعاف ، وعلى القارىء ان يكتشف الباقي المحذوف . » ؟ و سيئان يتطلبها الشعر : مقدار من التنسيق والتأليف ومقددار من الروح

الامجائي او الغيوض ، يشبه مجرى خفياً لفكرة غير ظاهرة ولا محدودة . والشعر الزائف هو الذي يتضمن إفراطاً في التعبير عن المعنى بدلاً من عرضه بصورة مبرقعة ، وجذا يتحول الشعر الى نثر . » •

وهم يقولون بالايجاء أو اللغة الحقية :

« للقصيدة معنيان : المعنى المباشر وهو نثر القصيدة او جزؤها الكدور. والمعنى الذي يغيض او 'يستقطر من الابيات وهو المعنى الأهم الذي لا يفهمه الا شاعر او اشباهه / المعنى السري الذي لا يمكن ايضاحه او حصره ضن حكم الذي يمر بطريقة غامضة من نفس الشاعر الى نفس المتذوق . تلك معجزة الشعر . و آ

٣ ﴾ وللالفاظ اهمية عظمى في ما تتضينه من تأثير وفوة ايحاء.

« قد لا يكون للشعر معنى ومع هذا قان الفاظه توجي الينا شتى المعاني بواسطة

<sup>.</sup> Brémond, H. Poésie Pure من ۱۹۰۹ (۱)

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ص ١٩٧ \_ ٢٠٠ .

<sup>(</sup>٣) س ٢٩٧ من المصدر نفسه .

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ص ١٢٨ والقول منسوب الألفرد دمي موسيه .

<sup>(</sup>٥) أس ١١٨ ــ ١١٩ من المصدر تفسه والقول منسوب الى يودلير .

<sup>(</sup>٦) ص ٩٧ من المصدر السابق .

الصور أو العلاقات الصورية التي تستحضرها . »

إلى المعر الصافي لا يتقيد بالعقل و لا بالوضوح:

« لقد كانت مذاهب القدماء ترقبط بتعاليم « بوالو » المؤسسة على استعمال العقل وحده، العقل الجدلي ، والتزام الوضوح التام . قواعد يطبقونها على النثر والشعر معاً دون ما تمييز. ولم يفكروا في البحث عن اصول الشعر خارج دائرة المقياس

الادبي النثري الصيقة. لم يفكروا في البحث عنها في اعماق الفنون جميعاً » ٢.

لكنهم يمتدحون نحرر الرمزيين :

« عند الرمزيين ميل سعيد الى الانعتاق من القوال الحـــامدة، من تصوير البرناسيين والأساليب الحطبابية آلتي لم يستطع التخلص منها الرومنطيقيون. ان الرمزيين أعادوا إلى الشِّعر صلته بالبسطاء و أهل الفطرة ٣٠٣٠ ٪

<u>o \_ والشعر عندهم منشأه الالهام واللاوعى :</u> « الالهــــام الشعري كالالهام العلمي وليد البداهة (intuition ) او الكشف (révelation)

ـ « أنَّ العمل الشَّمري يشبه كثيراً العمل الصوفى ، عمل الالهام » °.

« والعناصر المتنوعة التي نؤلف هذه الظاهرة ــ البداهة ــلا تؤال غامضة، وهذا ما يعطي الاثر الفني مسحة غموض مع قابلية واسعة للتأويل والتفسير. » ٦.

وأيضًا ¿ « الفكر اللاواعي وحده يستطيع المشاركة الشعورية، والارواح تتفاهم يصورة أيثد فأعلية يواسطة اللاوعي ٧.

٣ ــ وغاية الشعر تنويم القوى العاقلة وقيادة النفس الى حالة استسلام وفرح داخلي و نشاط هادي. :

<sup>(</sup>۱) س ۱۰۰ بر Brémond, H. Poésie Pure

<sup>(</sup>۲) المسدر نفسه س ۲۰۶ ــ ه

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه ص ١٤٤

<sup>(</sup>٤) ص ه ۲۹ ــ ۳۰۹

<sup>(</sup>٥) ص ١٠١٠

<sup>1811 0 (7)</sup> 

<sup>(</sup>۷)س ۴۵۳

« أن التجربة الشعرية تقوم في عذا الفرح الداخـــــلي الذي تنتفي معه الافكار والعواطف والصور . ٣٠

«اثر الشعر في النفس هو سحر يجمع الحواس ويقود النفس الى حالة هدوءو انقياد لكنه انقياد نشيط غير خامل لانه يصلنا بشيء اعظم و افضل من ذو اتنا.» ٢

**\*** 

نلاحظ عند اصحاب نظرية الشعر الصافي رد فعل شديد العنف على نظريات النقاد الذين تقدموهم . لقد رأى هنري بريمون واتباعه ان اساليب البيان تعزز الوضوح واذا ارادوا فصل الشعر عسن النثر انكروا اساليب النثر وعززوا الغموض . وانكروا التسلسل المنطقي الذي يميز اساليب الخطابة وباعدوا ما بين الشعر والنثر فالصقوا الاولى بالفنون الجميلة لانهم رأوها أحق به وأشد قرابة . ورفعوه فوق الصور والعواطف والافكار (عناصر النثر) وسموه شعراً صافياً اي خالياً من المناصر . وربطوه باللايحدود والفائق الوصف: « الشعر لا يستغني عن التعريف تلك العناصر . وربطوه باللايحدود والفائق الوصف: « الشعر لا يستغني عن التعريف ولا عن التصوير وسيلة له لا غاية . وهو

بناء ملي، بالنوافذ الى اللامتناهي واللامحدود . » " ومع ان في آراء هنري بريمون غموضاً وتطرفاً واقوالاً جارفة مجردة اتخذها بعض النقاد وسيلة للتهكم به <sup>٤</sup> فنحن نستطيع ان نرى فيها خيالاً لا يخلو من حقيقة.

١) الصدر السابق ص ٦٢

 <sup>(</sup>۲) المصدر نفسه س ۲۷ . وقسد بينا في قصل مضى ( اثر الجمال في النفس ) ان التاثر الاستاطيقي يختلف عن اثر السحر في كونه هدوءاً نشيطاً لا جوداً وانقياداً اعمى .
 (٣) المصدر السابق ص ١٣٠٠

<sup>(</sup>٤) يقول كروتشي منتقداً اصحاب « الشعر الصافي » :«هؤلاء انكروا الشعر كتعبير واحلوا الانجاء أانانا لا تمد شرعاً عدماً مانا تدفر التاريم الله من اكاروا السعر الادارة

محله الايحاء بألفاظ لا تعني شيئاً محدوداً واعا تدفع القارىء الى شرحها كما يشاء. وما هو الايحاء؟ لفظة مبهمة ! فكل ما حولنا يثير الوحي وليس الشعر وحده مصدر ايحاء . لكن بعض شعراء المشعر الصافي لا يقنعون بالايحاء بل يربدون ان يكون شعرهم سحراً وتصوفاً . منهم ملارمي الغامض الذي اصبح عند اتباعه موضوع عبادة » ( عن مجلة Revue de Métaphysique et كن كروتشيمع انتقاده لفموض « de Morale, 1936 » Doèsie et Littérature pp.47-48 نظرية الشعر الصافي ليس اوضح من بريمون في تحديده للشعر بل يحدده بصورة سلبية في هدذه المقالة عينها .

وتحت ستار الجديد الذي تدعو اليه تنطوي حقائق قديمة منها ان الشعر تعبير غير عادي وان المرجع الاخير فيه هو التأثر الشخصي اي المقياس الذاتي الذي لا يقع ضمن حدود معينة . وان ارادوا ان يجعلوا للشعر حدوداً قالوا : انه نقيض النثر يتكوّن من لفظ موسيقي ذي غموض وايحاء او معان مرنة قابلة لشتى التأويلات ، لا ينشأ عن العقل والمنطق ولا يخاطب العقل والمنطق ، بل يصدر عن الالهام ويجد طريقاً الى العقل الباطن في نفس المتذوق .

وقد مرونا بما يشبه هذه النظريات في فصول سابقة : مصادر الفن . طبيعة الجال.



النثر كأداة للتعبير عن الفكر و ُجد قبل الشعر ، لكنه كفن ذي مسيزات استاطيقية تأخر عنه أ . فكان أقدمه السجع الذي قلد الشعر مقترضاً بعض ميزاته الخاصة النظاهرة الميكانيكية ثم تحرو منه تدريجاً حتى شكل فناً مستقلاله ميزات الخاصة بالاضافة الى بعض ميزات الفنون الجميلة .

يقول و آلان » إن النثر شبت ذاتبته بالابتعاد عن الشعر فهو ينفر من الوزن والعدد وينفر من اجتذاب النظر او امتاع الاذن الآ في احوال خاصة سناتي على ذكرها . واذا وجدنا في النثر العادي عبارات موفقة في جمال الرنة والسبك فالفكرة فيها قبل الالفاظ تلفت النظر الى هذا الحسن ، والارتباط الدقيق بين الفكرة والالفاظ هو سر الجمال ، بينا في الشعر يجذبنا القالب او لا ثم الفكرة التي وراءه . والسجع في نظر بعض نقاد الفن هو انحطاط الشعر ، ويوى هؤلاء ان الشعر والتعليمي والنثر المسجع متساويان في القبح ٢ لان تقليد السجع للشعر أفقده شخصيته وذلك حين انتجل ونة الشعر بازدواج اجزائه وتقفيتها وقلده في التصوير المحسوس فجاء سقيا " مقيد المعنى ضعيفه ، وذلك ما نواه في سجع الكهان في العصر الجاهلي . ولكن في مواقف قليلة يسمو السجع ويوتفع الى مصاف الشعر كما نوى في بعض ولكن في مواقف قليلة يسمو السجع ويوتفع الى مصاف الشعر كما نوى في بعض ولكن في مواقف قليلة يسمو السجع موفق قابل التذوق حتى في عصور سيادة

السجع في القرن الرابع الهجري وما بعده ٣ .

<sup>(</sup>۱) س ۳۰۷ من Alain, Système des beaux arts

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ص ٣٣٠ .

<sup>(</sup>٣) يجمع نقاد العرب على استحسان السجم « في موضعه وعند سماح القرمحة به وحين يكون في بعض الكلام لا جميعه . » ويتفقون على تقبيح النزام السجم لانه ﴿ جهل من فاعله وعي من قائله » راجع ﴿ نقد النثر » س ٩٣ ﴿ واسرار البلاغة » س ٥ ﴿ والموازنة » ص ٨ .

الاتساق والتصوير دون التقفية . فهو أكثر تحرراً من السجع ولذا نواه في مزامير التوواة ونشيد الاناشيد حسن الوقع ، قليل الكلفة ، عذب الرنة :

« السموات تحدّث عجــد الله ، والفلك تخبر بعمل يديــه ، » . «يوم الى يوم يذيع كلاماً ، وليل الى ليل يُبدي علما.» « لا تضربك الشمس في النهار ، ولا القمر في الليل . »: « أنا نوجس شــارون ، سوسنــة الاوديــة . »

فهو من نوع النثر الفي الذي يشبه الشعر في تقطعه وتصويره وعاطفته وموسيقاه، ستغنياً عن الوزن . او هو الشعر المنثور الذي نجد عليه امثلة في وصف شاتوبريان

الفرنسي ، وفي بعض كتب جبران «كدَّمعة وابتسامة » و « العواصف » و «النبي». وَ فِي « المفكرة الريفية » لامين نخله . و يُستعمل في المواقف الشعرية والوصفيـــة و'يستهجن في غيرها ، لا سيا اذا اتضح فيه التقليد . وفي هــذا النثر يقول صاحب

« الشعر الصافي » : « بين النش ما يشبه الشعر في مسها يوقظه في النفس من اصداء لا توصف ومن 

الشَّاعْرُ . » ` اما الفرق بين السجع والشعر المِنثور فهو أنَّ الثاني شعر حر ، بيــــنما الاول نثر مقتَّد .

ومن النشر ما يكون فنياً في ايجازه وغموضه وسلاسته ، يعكس خفة وظرفاً وبواعة ساخرة، ومن هذا النوع توسئل الجاحظونش عمر قاخوري. ومنه الذي تزدحم فيه الصور كما في متاحف النحت والتصوير ، مثلًا نثر « فلوبير » في قصصه . والذي يشبه التصوير الكاريكاتوري ويجمع بين براعة النكتة وطرافية الاشارات روالتضمينات . ومن هذا النوع نثر مارون عبود .

√ وهناك النثر الخطابي . ويشبه الشعر في اعتاده على الاتساق اللفظي او العبارة اللوزونة والترجيع . فكأنه شعر مرتجل ، ومثل الشعر يخاطب الجمــــاهير ويتخذ

آلاهوا، وسيلة للاقناع فيُثير في السامعين الانفة والاحتقار والاستنكار والتعجب والسخر ونحو ذلك من الاهواء الحطامة .

ونختلف عن الشعر في اهتامه بالتقسيم والحدل . وكان له في الادب العربي شأن كبير . بدأ نشراً مسجعاً على طريقة الكهان وتحرر تدريجاً من السجع فبلغ شأناً عظيماً في صدر الاسلام وتكونت له ميزات خاصة : الإيجاز والجزالة والتصوير المحسوس والاساليب البيانية وسائر وجوه القوة التي تميز النشر الحطابي .

تكامـــل نضج النشر العربي في ايام عبد الحيد ثم تلميذه ابن المقفع ومن جرى مجراهما من ائة النشر المطلق كابن المدبر وسهل بن هارون من القرن الثالث الهجري. والنشر في طور نضعه هذا عدل عن الايجاز الشعري الحطابي ومال الى الاسهاب الكتابي والسهولة وارتباط الاجزاء والتعبير المجرد واهمال السجع وجميعها صفات تبعده عن الشعر . كذلك نلاحظ ميل الكتاب الى الاسلوب المنطقي المتسلسل والتحليل وتعزيز الفكرة بالبرهان واستعال الحاصة العددية ، كما في «كليلة ودمنة » وماحث الحاحظ .

م الما الميزات الفنية العامة النثر الكتابي فهي:

١ - الوحدة وهي فيه اشد اهمية بما في الشعر ، ويدخل فيها ارتباط الاجزاء وحسن تنسيقها وتطورها نحو الازمة والتقيد بالموضوع بحيث ان كل جزء من المقال يعزز الفكرة الرئيسية.

٢ - التنويع - تنويع الصغ والعبارات وفواتح الجل والفقرات دفعا للملل .
 ٣ - انسجام العبارة وارتباطها بإدوات الوصل والحرص على جمال الرصف والتنسق في احزاء الجلة .

٤ - بروز الفكرة وسيادتها لأن وسيلة النثر التحليل وغايته اثارة الفكر .
 ٥ - استعال الالفاظ المألوفة الحالية من الغراية .

ح الف الشعر في نفوره من الترديد اللفظي والنقفية وقد يتردد فيه المعنى الواللفظ بقصد التشديد أو التقوية. لكن النثر القبيح هو الذي مجاول أن يجتذب النظر بغرابة الالفاظ وبريقها وبهرجتها, أو أن يستر ضعف الفكرة وعجز المعنى

بترديد الالفاظ الجاذبة للنظر وباعتاد الترادف والتوازن والتنميق .

هذه الميزات الست تؤلف مانسميه ميزات النثرالعلمي، وهو النثر الاكثرشيوعاً في عصرنا الحاضر ، ويستعمل في الكتابة العادية وفي الابحاث العلمية والنقدية .

أً اما النثر الفني فيستعمل في ألمواقف التي يستحسن فيها الشعر ، في مواقف الحطابة وحالات الثورة العاطفية والوصف الفني في القصص ونحوها .

والنثر مهاكان نوعه لا يخلو من مسحة فنية واضحة او قليلة الوضوح . ولكن اذا طغى عليه الاخراج الفنيكان من صنف الشعر المنثور .

# ما هو النقد الجمالي عند العرب ٍ ب

لقد عرف العرب النقد وأولعوا به منذ اقدم عصورهم وو'جد عندهم منذِ ان كان لهم ادب، اي في العصر الجاهليُّ . لكن نقدهم ــ لو قابلناه بالنقد الحديث ــ واسع دقيق كثير النفصيل في بعض نواحيه ، ضيق محدود لا يتناول الموضوع الا لماماً في نواح الخرى .

طرق العرب النقد اللغوي وتوسعوا فيه ايما توسع فالفوا في فروعه الكتب العديدة . وكانوا شديدي الحرص على لغتهم فبالغوا في البعث المدقق عن اصولهـــا وخصائصها ، وكثرت عندهم المعاجم لضبط الفاظ اللغة وكتب النقد اللغوي لضبط قواعدها،وكتب فقه اللغة لضبط اشتقاقها والمولد من الفاظهاوالشائعوالشاذوالبائد والدخيل وغير ذلك . ومن اشهر هذه الكتب : ادب الكاتب لابن قتيبة ، ودرة

الغواصُ للحريري ، والحصائص لابن جني ، والمزهر للسيوطي . وعرف العرب النقد البياني : علم البيان واصول البلاغة . عرفوا منه المعاني والبيان والبديع وتوسعوا في هذه الابواب وفصلوها تفصيلًا وذهبوا في شرحها كل مذهب وتناولت تآليفهم في الموضوع اكثر ما يسميه اليونان والاوروبيون «علم

حسن التعبير ، Rhetorique

وعرفوا النقد التاريخي بصورة أولية بسيطة . كتبوأ تراجم الادباء وأشاروا احياناً الى اثر البيئة في الشاعر والاديب فيقول القاضي الجرجاني : «ان من شار البدارة ان تحدث جفوة في الطباع وفي صباغة الادب ومعانيه ومن شان الحضارة ان تحدث سهولة ورقة . ١ ٩ ولهم آراء اخرى من هذا النوع . كذلك ناقشوا نسبة

الشعر وحللوها وحاولوا تمييز الصعلح من المنحول .

جميع هذه الانواع كانت تتداخل في كتبهم النقدية وتنوسع بتوالي العصور حتى شملت الكثير مما نسبه اليوم « بالنقد الأدبي » وقد تكامل نضجه عندهم بين القرنين الرابع والسادس الهجري .

وكان النقد الادبي عندهم - كما عند الحديثين - اولا ذاتياً يرتكز على ذوق الناقد وقوة حاسته الفنية ومقدار ثقافته واستعداده ونجد امثلة على النقد الذاتي في تصنيف بعض النقاد الشعراء كما فعل ابن سلام حين صنف الجاهليين والاسلاميين من غير ان يعتمد اصولاً معينة ثابتة . ونجد امثلة عليه في ما ترويه لنا كتب الادب من عبارات نقدية تلقى جزافاً كقولهم : «هذا اشعر بيت قالته العرب» . و «هذا اغزل بيت » . و «ذاك افضل نما قبل في الفخر » . الذا ? لان احد الرواة قد رأى هذا الرأي وقد يكون لديه تعليل وقد لا يكون . ومثل ذلك قول الآمدي : وهذا للت جد او حسن المنا .

وكان عندهم النقد الموضوعي المستند الى اصول و احكام ومقاييس ، ولقد إولعوا بالاصول و المقاييس منذ ان اخذوا في التدوين والتصنيف ، وجمع قديمهم ولم شتاته واستنتاج الاصول من ذلك القديم .

واين يقع النقد الاستاطيقي من هذه الانواع ?

النقد الاستاطيقي يتناول تمييز الجسن والقبح في الاثر الفي اعتاداً على اضول الجمال. فهو لا يعنى بالنقد التاريخي ولا بنقد اللغة، وانما يدخل فيه النقد الساني الذي ليتصل اتصالا وثيقاً باصول الجمال. وقد عرف العرب من هذه الاصول نتفاً متفرقة في كتبهم النقدية ، وعلى الباحث أن يجمع شتاتها من هذه الكتب وحينئذ يُدرك ان ما عرفوه كان حقاً جليل القدر، لكنه مبعثر لا يضمه نظام، وعلينا أن نطلبه في كتب البيان امثال «كتاب البديع» لابن المعتز ، و «نقد الشعر » و «نقد النثر »لقدامة البيان امثال «كتاب البديع » لابن المعتز ، و «نقد الشعر » و «نقد النثر »لقدامة الميان المثال «كتاب البديع » لابن المعتز ، و «نقد الشعر » و «نقد النثر »لقد النثر »لقدامة الميان المثال «كتاب البديع » لابن المعتز ، و «نقد الشعر » و «نقد النثر »لقد النثر »لقد النبر »له الميان المثال «كتاب البديع » لابن المعتز ، و «نقد الشعر » و «نقد النبر »له الميان المثال «كتاب البديع » لابن المعتز ، و «نقد الشعر » و «نقد النبر »له النبر »له المثال «كتاب البديع » لابن المعتز » و «نقد الشعر » و «نقد النبر »له الميان »له الميان »له النبر »له الميان »له الميان »له النبر »له و «نقد الشعر » و «نقد النبر »له الميان »له الميان »له النبر »له الميان »له الميان »له الميان »له النبر »له الميان »له المي

<sup>(</sup>١) لقد حاول الأب شيخو اليسوعني ان يجمع شتات ما عرفه العرب من اسول الانشاء والبيان والنقد الفني في كتاب و علم الادب » ج ١ و ٧ وان يتوفق بينه وبين عسلم الانشاء لحديث عند الافرنج .

ابن جعفر و « الصناعتين » للعسكري ، « واسرار البلاغة » و « دلائل الاعصاز » للجرجاني و « المثل السائر » لابن الاثير . وعلينا ان نطلب تلك الاصول ايضاً في « طبقات الشعراء » لابن سلام « والشعر والشعراء » لابن قتيبة و « الموازنة » بين الميام والبحتري للآمدي « والوساطة » بين المتنبي وخصومه للجرجاني ، ومساسوى ذلك من كتب نقدية . ونوى في الغالب ان المتأخر منها قد يغني عن مطالعة المتقدم لأنه يشمل ما قبله زيادة على ما جاء به المؤلف .

ران العرب في نقدهم الادبي قلما عرضوا لغير النقد الاستاطيقي لانهم لم يعرفوا النقد السيكولوجي التحليلي ، ولم يطرفوا النقد البيئي او التاريخي الا بصورة بدائية خالم قد الدين /

لكنهم كانوا في ادبهم من اقدم دعاة الفن للفن اذ قصدوا الى الجال في كل ما يقولون وقدموا حسن الكلام وحودته على صدق الفكرة او عقها او معناها الفلسفي، ولهذا آثروا البحتري في حمال عبارته الموسيقية على ابي تمام في غرابة معانيه وقدموا الطبع والبداهة على الصنعة والروية . وفي ذلك قال البحتري وفي قوله ما يعكس الرأى الثائع :

كلفتمونا حدود منطقكم في الشعريغني عن صدقه كذبه ولم يكن ذو القروح يلهج بالمنطق ميا اصله وميا سببه والشعر لمح تكفي اشارته وليس الهذر 'طو"لت خطبه ماذا عرف العرب من قوانين الجال ؟

عرفوا نتفاً من المبادى الكبرى و اهتموا بالجزئيات اكثر من اهتمامهم بالكليات . ولنبدأ بموضوع الوحدة .

### إ – مبدأ الوحدة

ليس للوحدة كمبدأ عام ذكر في كتبهم لكنهم عرفوا واشترطوا منها انواعاً في مقاييسهم النقدية . من ذلك انهم اشترطوا الفصاحة او تلاؤم الاصوات وتلاؤم الالفاظ محتمعة . والتلاؤم وجه من وجوه الوحدة . وللفصاحة ذكر كثير في

كتبهم وهي عند حميع النقاد اساس هام من انسس البلاغة .

وبما عُدَّ في اصول الجال عندم حسن الارتباط بين المعاني ، وقد اعتبره ابن الاثير ركناً هاماً من اركان البلاغة وإجاد الكلام فيه حيث قال : « وهو الناخذ مؤلف الكلام في معنى من المعاني ، فبينا هو فيه إذ اخذ في معنى آخر غير وجعل الأول سبباً اليه فيكون بعضه آخذاً برقاب بعض من غير ان يقطع كلامه ويستأنف كلاماً آخر ، بل يكون جميع كلامه كأغا أفرغ افراغاً وذلك بما يدل على حذق الشاعر وقوة تصرفه ، من اجل ان نطاق الكلام يضق عليه ويكون متبعاً للوزن والقافية فلا تواتيه الالفاظ على حسب ارادته ، واما الناثر فانه مطلق العنان يمضي حيث شاء فلذلك بشق التخلص على الشاعر اكثر بما يشق على الناثر . » العنان يمضي حيث ابن الاثير حسن التخلص او ما نسبيه اليوم حسن الانتقال

«Transition» ركناً ثالثاً من اركان الكتابة ، التي فصلها على النحو التالي :

٢ - ارتباط المقدمة او الدعاء عوضوع الكلام .
 ٣ - حسن التخلص او الانتقال .

ا المامين المعامل المامين المساق

إلى المتعال الالفاظ غير المبتدلة التي « يظن السامع انها في غير ايدي الناس وهي ما في ايدى الناس . »

ه ـ التضمين والاقتباس من القرآن والحديث ٢ .

ونرى هنا انه اشار الى مبدأ الوحدة في موضعين : ارتباط المقدمة بالموضوع وحسن التخلص. وهو مصب في قوله ان حسن الانتقال عند الشاعر اصعب مما هو عند الناثر. وهذا ما مجده في الشعر العربي ، فهو غموماً أميل الى التقطع منه الى التلاحم والارتباط ، ولعل هذا من اشتراطهم ان يكون لكل بيت من ابيات القصيدة معنى تام غير مرتبط بما قبله او بما بعده " . فكانوا ينقدون البيت لا القصيدة

<sup>(</sup>١) المثل السائر ص ٢٦٨ ( طبعة مصرية ١٣١٢ هـ ) .

<sup>(</sup>۲) المثل السائر ص ۲۹ بـ ۳۰

 <sup>(</sup>٣) تقد النائر لقدامة بن جعفر ص ٧٠٨ ــ ٩٠٠

كما نري في الموازنة للآمدي .

وقد اشار صاحب « العمدة » ايضا الى مبدأ الارتباط بين المعاني وحسن التخلص في قوله : « الحروج انما هو ان تخرج من نسب الى مدح او غيره بلطف تحيّل ثم تتمادى فيا خرجت اليه ١ م . و ايضاً : « قيل و البلاغة ان يكون او ل كلامك يدل على آخره و آخره يوتبط باوله ٢٠ .

وذكر صاحب « الوساطة ` " ان المحدثين اقدر على حسن التخلص من القدماء اي اقرب الى الوحدة ، وكذلك نحن نرى في قصائد ابي نواس وابي تمام والبحتوي وابن الرومي والمتنبي من تلاحم الاجزاء ما لا نجده في المعلقات او في شعر الشنفرى.

ونرى الناثرين عموماً يتقيدون بمبدأ الوحدة والارتباط. والتقسيم يظهر خصوصا في الكتب العلمية. مثلًا في كتب النقد والطبقات والتراجم. وارتباط الاجزاء . واضح في الرسائل من دبوانية وادبية؛ التي اشترطوا في اصولها تنسيق الاجزاء .

وهو قليل الظهور عند بعض ائمة النثر كالجاحظ في «الحيوان» « والبيان والتبيين ». وقد عرف النقاد من انواع الوحدة ائتلاف المعنى مع اللفظ والتلاف الوزن

جن على جن وان كانوا بشر فكأغا خيطوا عليهـ بالابر لأن الشطر الثاني ضعيف لا يتلاءم مـع قوة الشطر الاول . وهكذا عابوا قول احدهم :

مات الحليفة ايها الثقلان فكانما أفطرت في رمضان لان الوحدة مفقودة بين الشطرين ادجمع الشاعر بين الجيد والسخيف.

<sup>· (</sup>۱) العمدة ج ا ص ١٥٦

<sup>(</sup>٢) العمدة ج ا ص ١٦٣

<sup>(</sup>٣) الوساطة ص ٥٤

<sup>(</sup>٤) نقد الشعر لقدامة ص ٧

<sup>(</sup>٥) الصناعتين ص ١٧٤

ومثَّاوا على تناسب الصدر والعجز بالبيت التالي :

نروح ونغدو كل يوم وليلة ﴿ وعما قليل لا نووح ولا نفدو لما في الطباق من تلاؤم . وَانكروا تنافر المعاني في بيت السموأل : 

ويقول صاحب الصناعتين : « ليس قوله ، ما في نصابنا كهام ، من قوله ،فنحن كماء المزن ، في شيء ، اذ ليس بين ماء المزن والنصابوالكهوم مقاربة . ولو قال

ونحن ليوت الحرب ما في نصابنا كهام ، كان الكلام مستوياً. »١

ونرى هنا ان الناقد لم يفطن الى ان مراد البثاعر ﴿ نحن كماء المزن في الحسن والصَّفاء او متشابهون كنقط الماء اي من صنف واحد » لكن الذي يُهمنا في قوله أعتماده مبدأ تلاؤم المعاني وهو في ذلك مصيب .

﴿ وَلَا يَغْفُلُ ابْنُ الْآثِيرُ فِي المُثُلُ السَّائُو عَنْ ذَكُو التَّنَّاسِبُ بَيْنَ الْمُعَـانِي ٢ ﴾ وقوة اللفظ لقوة المعنى ٣ ، والمطابقة او الطباق كما في قــــوله : أول كتاب « الفصول» لابقراط في الطب قوله : « العمر قصير والصناعة طويلة ». فالطباق او التضاد وجهَ من وجوه الوحدة لأن المعاني الها تتناسب في حالتين : اذا تماثلت وتقاربت وإذا تضادّت . وهكذا الاله ان .

وذكر ان الاثير ايضاً المواخاة بين المعاني والمباني . والمشاكلة كما في الآية : «نسوا الله فنسيهم» <sup>ئ</sup>

و في « العمدة » اشارة الى تلاؤم المعاني وقول للجاحظ في هذا المعنى : « و في القرآن معان لا تسكاد تفترق من مثل الصلاة والزكاة والحوف والجوع والجنسة والنار والرغبة والرهبة والمهاجرين والانصار والجن والانس والسمع والبصر » °. وايضاً : « ومن المتناسب قول علي بن ابي طالب ( رضه ) في بعض كلامه :

<sup>(</sup>۱) الصناعتين ص ۱۳۷ ــ ۱۳۸

<sup>(</sup>٢) المثل السائر س ٢٧٥٠.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه ص ١٨٧ .

<sup>(</sup>٤) المثل السائر ُص ٧٧٩ --- ٠

<sup>(</sup>٥) العمدة ج ١ ص ١٧٣ .

« این من سعی و اجتهد، وجمع وعدد، وزخوف ونجد، وبنی و شید ؟ فأتبع كل لفظة ما يشاكلها وقرنها بما يشبهها » ۱ .

بضرب يذوق الموت من ذاق طعمه وتدرك من نجى الفرار مشاله

ان يرى الشاعر إنه في وصف شيءوهو أنما يويد غيره، فأن قطع أو رجع إلى ما كان فيه فذلك استطراد وأن عادى فذلك خروج . ٣ ٣ • اشار أن الانه المدرأ التن تر الترب لمرت الماذ الترب على

واشار ابن الاثير الى مبدأ التنسيق والتدرج او ترتيب المعاني المتعددة ، كما يلي : « اما الصفات المتعددة فانه ينبغي ان يُبدأ في الذكر بالادنى مرتبة ثم بعدها بما هو أعلى منها الى ان ينتهي الى آخرها ، هذا في مقام المدخ . قان كان في مقام الذم عُكست القضمة » أ .

وقد يدخل في وجوه الوحندة التوازن والازدواج والترجيع الموزون المعلم Rhythm لانها من انواع التكرار اللفظي او المعنوي . وتُدُعدُ من ناحية وسيلة من وسائل الوحدة والتاثل بين الاجزاء ، ومن ناحية ثانية وسيلة للتقوية اذ تعز والكلام بالترديد وتجعله موسيقاً بالوزن وتكرار النغم . لكن الاصح أن نعد ها

الكلام بالترديد وتجعله موسيقياً بالوزن وتكرار النغم . لكن الاصح ان نعدّها في باب الموسيقى اللفظية .

\*\*\*

والخلاصة ان شعراء العرب لم يتقيدوا عبداً الوحدة كما تقيد به عامة شعراء الغرب في القرون الجديثة : فكرة واحدة تسيطر على القصيدة من اولها إلى آخرها. الكن المحدثين منهم أقرب الى الوحدة من الحاهلين وقد سبقت الاشارة الى هذا

<sup>(</sup>١) المصدر السايق الصفحة نفسهاً .

<sup>(</sup>۲) العمدة ج ۲ س ۱۸ . (۳) الهيدة ج ۲ س ۲۸ ــ ۳۳ .

<sup>(</sup>٤) المثل السائر ١٧٦ \_ ١٧٧ .

الامر ، فالغزليات والمدائج والمراثي والاوصاف عنه شعراء العصرين الاموي والعباسي موحدة الموضوع اذا حذفنا منها الاستهلالات الجاهلية من ذكر الاطلال والأحبة التي لم تحسب من صلب القصيدة بل كانت مدخلًا عاطفيه أيهيء نفوس السامعين ويقودهم الى « الحالة الشعرية » كما في الموسيقى .

ومع هذا لانستطيع ان ننفي الوحدة من القصيدة الجاهلية فهي في مجموعها ذات موضوع رئيسي يدور حول سرد مفاخر الشاعر ومغامراته وشعائره وتأملاته، اومفاخرقبيلته او مآثر بعض العظاء، فهي ملحمة شخصية متعددة الالوان. وقد بين طهمسين في حديث الاربعاء (ج١ ص ٣٠- ٤٢) ان القول بعدم الوحدة في القصيدة الجاهلية وهم وخرافة ١.

وأينا ان النقاد عرفوا من وجوه الوحدة اشياء كحسن الانتقال وتلاؤم المعاني وتلاؤم الالفاظ وحسن التنسيق . لكنهم لم يشيروا الى مبدأ الوحدة اشارة صريحة ولم يشرحوه كما شرحه ارسطو في اصول التراجيديا حيث جعله ركناً من اركان المأساة وحدده كما يلي : « ان ترتبط الاجزاء بصورة تجعل فقدان احدها مضعف مزعزعاً للمجموع او هادماً للقضة . بينا الاخلال بالوحدة يعني اضافة اشياء يستغنى عنها ولا يبالي القارىء بوجودها او غيابها » .

والذي تجب ملاحظته ان الشعر المسرحي ـ الدراما او التراجيديا ـ اشد تقيدًا بالوحدة من الشعر الغنائي . لان المسرحية قصة متلاحمة الاجزاء محدودة الحجم وبحيث يمكن للذاكرة ان تعيها » كما قال ارسطو . ولهذا فالوحدة اصل هام من اصولها ، وكل جزء منها يجب ان يرتبط بالجزء الآخر ويعززه ويشرحه . لان هناك اجزاء محذوفة لا يمكن عرضها على المسرح في حين ان الاجزاء المعروضة هي ممال لا ستغنى عنه .

والشعر العربي غنائي كله او معظمه . وهو ايضا شعر داتي ، كلـه او معظمه ، تقلّ فيه الموضوعية التي تميزشعر القصص والملاحم . فهو اشبه بنفثات متقطعةخارجة

<sup>(</sup>۱) في فصل ساعة اخرى مع لبيد ص ٣٠-٢٤ ( مطبعة مصطفى البابي الحلبي واولاده بمصر ١٩٣٧ م ) .

من صدر الشاعر فتنعقد أبيانا نتاسك حينا وتتخاذل حينا آخر .

و في الشعر الغنائي يقول احد النقاد الفرنسين المعاصرين: « ان الشعر الغنائي لا يتقيد بمنطق لانه يطبع حركات القلب ونزوات الشعور والحيال. والتشويش فيه ظاهرة تتنافى مع ترتيب الشعر القصصى والشعر الدرامي » ١.

هكذا نرى شعراء الرمز الحديثين قد اهملوا كل قديم واعرضوا عن الترتبب الحطابي والوضوح التقليدي الذي ميز شعر التراجيديا الكلاسيكية. لأن مظاهر اللاوعي عندهم «صور مبهمة متقطعة كغمغمة الوحي » ومومع هذا لا تستطيع الا ان تتبين الوحدة في شعر الريزيين، فهي في نفوسهم وان فقدت في قانون لممانهم .

### ٢ -- مبدأ التقوبة

وعدا مبدأ الوحدة عرف العرب مبدأ الابراز او التقوية Emphasis ومنه التكرير، تكرير المغاني والالفاظ ٢. ومنه تعزيز المطلع والحاقة او براعة الاستهلال وحسن الحتام. يقول صاحب الوساطة: « والشاعر الحافق يحتهد في تحسين الاستهلال والتخلص وبعدها الحاقية، فانها الموافف التي تستعطف اسماع الجفور وتستميلهم الى الاصفاء، ولم تكن الاوايل تخصها بفضل مراعاة وقداحتذى البحتري على مثالهم الا في الاستهلال فانه عني به فاتفقت له فيه محاسن. فاما ابو تمام والمتنبي فقد ذهبا في التخلص كل مذهب » ٣.

وقال ابن الاثر: وحسن الابتداء ان يكون مطع الكلام من الشعر او الرسائل دالاً على المعنى القصود من ذلك الكلام ... فان كانت مديماً صرفاً لا يختص بحادثة من الحوادث فهو محبر بين ان يفتتحها بغزل او لا » .

ومع ان نقاد العرب لم يذكروا مبدأ التقوية بصورة صريحة نجد الادب العربي من سعر ونشر يزخر بوجوه القوة والتوكيد . فالفاظ التوكيد وطرقه اكثر من

<sup>(</sup>۱) ص ۸۱۹ من Bes granges, Hist. de la littérature française من

<sup>(</sup>۲) المثل السائر ص ۲۲۸ (س) السائد م

<sup>(</sup>٣) الوساطة ص ٥٥

<sup>(</sup>٤) المثل السائر ص ٢٥٩ \_ ٢٦٠

ان تدخل تحت حصر ومنها ادو أت التوكيد كالنون وقد و إن و اغا و اللام و الحروف الزائدة . وهناك ايضاً المفعول المطلق و انواع القصر و وجوه القسم و التعجب و استعال الصور المحسوسة و انواع التشابيه و الاستعارات و التضمينات التي تزيد المعنى قوة او وضوحاً .

#### ٣ ٣ مبدأ الغلو

لكنهم اشاروا بصورة صريحة الى مبدأ الغاو او الابتعاد عن الواقع . واشتهر عندهم القول : « في الشعر أكذبه » ، وساع قول البحتري : « في الشعر يُغنني عن صدقه كذبه » . فحبدو افي الشعر الغياد اذا وافق مقتضى الحال واستشهدوا بكلام الوناث .

قال قدامة بن جعفر في نقد النشر: « والمشاعران يقتصد في الوصف او التشبيه او المدح او الذم ، وله أن يبالغ ، وله أن يسرف حتى يناسب قوله المحال ويضاهيه . ولا يستحسن السرف والكذب والاحالة في شيء من فنون القول الا في الشعر . وقد ذكر ارسطاطاليس الشعر فوصفه بان الكذب فيه اكثر من الصدق ، وذكر ان ذلك جائز في الصناعة الشعرية » ١.

وفي « نقد الشعر » (ص٥٠ - ٦) «لأن الشاعر ليس يوصف بان يكون صادقاً ، بل انما يراد منه اذا اخذ في معنى من المعاني ، كائنا ما كان ، ان يجيده في وقت. الحاضر ، لا ان ينسخ ما قاله في وقت أخر . »

وايضاً في ص ١٩ من « نقد الشعر » : « فلنرجع الى ما بدأنا بذكره من الغلو والاقتصاد على الحد الاوسط . فاقرل ان الغلو عندى اجود المذهبين وهو ما ذهب اليه أهل الفهم بالشعر والشعراء قديماً . وقد بلغني من بعضهم أنه قال أحسن الشعر

<sup>(</sup>۱) تقدالنثر ص ۷۹ . قابل هذا يقول ارسطو في كتاب « الفعر » : « لقد عاما المحموم الشاعر لا يطابق الواقع هوميروس الكفب بصورة لائقة . . اذا اعترض احدهم قائلا ان وصف الشاعر لا يطابق الواقع فالحواب انه ليس ضرورياً ان يطابق الواقع بل ان يطابق خيال الشاعر او ما يجب ان يكون الموصوف »

اكذبه . وكذا بنرى فلاسفة اليونانيين في الشعر على مذهب لغتهم . »

اما صاحب « العمدة » فيذكر المبالغة كامن مختلف عليه : « والناس محتلفون فيها ، منهم من يؤثرها ويقول بتفضيلها وبراها الغاية القصوى في الحودة . . . ومنهم من يعيمها ويكرها ويراها عبباً وهجنة في الكلام » ١.

الكِنه ينتهي الى نبذها : « والمبالغة في صناعة الشعر كالاستراحة من الشاعر إذا

السامعين . وانما يقصدها من ليس بمتمكن من محاسن الكلام » ٢. اما العسكري في « الصناعتين » فيتفق مع قدامة بن جعفر على اعتبار معاني الشعر غير معاني النشر فيجوز فيه ما لا يجوز في غــــــيره : « لكن للشعر مواضع لا ينجع فيها غيره من الحطب والرسائل وغيرها وان كان اكثره قد بني عـلى

الكذب . . لا سيا الشعر الجاهلي الذي هو اقوى الشعر وافحله ، وليس يراد منــه الاحسن اللفظ وجودة المعنى ... وقيل لبعض الفلاسفة : فـــلان يكذبُ في شعره فَقَالَ : يُواد من الشاعر حسن الكلام ، والصدّق يواد من الانبياء ٣ .

فمبدأ الغلو والكذب ومخالفة الواقع امر مسلم به عند آكثر النقَّاد، ، ومعمول الشاعر . فان كانْ غلوه مصطنعاً يقصد من ورائه الاستراحة وإشغال الاسماع حين

يعجزُ عن الواد المعنى الحسن ، كما قال ابن رشيق ، فهو حينذاك غـلو مردود . وقد فر"ق النقّاد بين غلوّ حسن وغلو قبيح . فصاحب الصناعتين » الذي يستحسن الغلو كمبدأ ، يستهجنه اذا جاء تافهاً متكافأً . قال في تحديده: ﴿ الْغُلُو تَجَاوِرْحُدُ الْمُعْنَى

والارتفاع فيه الى غاية لا يكاد يبلغهـا كقوله تعالى : « وبلغت القلوب الحناجر » 

الشاعر الى المحال ويشوبه بسوء الاستعارة وقبيح العبارة كقول ابي نواس في الحمر :

<sup>(</sup>١) العمدة ج ٢ ص ٤٣ .

<sup>(</sup>٢) المصدر الهابق ص ٤٤.

<sup>(</sup>١) الصناعتين ( مطبعة محمد علي بالازهو ، مصر ) س ١٣١.

تُوهمتها في عَمَّاسها فكأغا توهمت شَيْئًا ليس يدرك بالعقل وقول المتنى من الغلو الغث:

فتى الف' جزء رأيه في زمانه اقل 'جزيء بعضه الرأي أجمع'» وعلى اساس اتخاذ الذوق حكماً ، انكر النقاد التصنع و الافراط و الاستحالة والتناقض و ذموا الغاط المكروه الثقيل ، فاعلنوا ان الاسهاب في الشكر ثقيل والافراط في الاستعطاف ابرام ٢ وشغفوا بالقدماء لانهم اطبع من المحدثين واقل غلواً ، وزعموا ان انصار البديد عنظير مُسلم وابي تمام وغيرهما قد افسدوا الشعر العربي ٣.

قال صاحب الوساطة : « وكانت العرب الها تفاضل بين الشعراء ، في الجودة والحسن ، بشرف المعنى وصحته وجزالة اللفظ واستقامته ، وتسلم السبق فيه لمن وصف فاصاب ، وشبه فقارب ، وبده فاغزر، ولمن كثرت سواير امثاله وشوارد ابياته. ولم تكن تعبأ بالتجنيس والمطابقة ولا تحفل بالابداع والاستعارة . وقد كان يقع ذلك خلال قصائدها وينفق لها في البيت بعد البيت على غير تعمد وقصد . فلما افضى الشعر الى المحدثين ورأوا مواقع تلك الابيات من الغرابة والحسن وتميزها عن اخواتها في الرساقة واللطف تكلفوا الاحتذاء عليها فسموه البديع . فمن محسن ومسىء و محدود ومذموم ومقتصد ومفرط » أ .

ولم يتساهل النقاد في مخالفة الواقع لغير داع بياني او فني ، واستهجنوا فساد المعنى في قول احدهم :

شكوت الى الزمان نحول جسمي فارشدني الى عبد الحميد قال الناقد: « وانما نوسد في نحول الجسم الى الاطباء ، فأما الرؤساء والممدوحون فانما نيلتمس عندهم صلاح الاحوال » \*.

<sup>&</sup>quot; (١) الصناعتين ( طبعة الاسنانة ١٣٢٠ هـ ) ص ٢٨٠ ــ ٢٨٦ .

<sup>(</sup>٢) الصناعتين ( مطبعة محمد علي بالازهر ) ص ١٤٩ ــ ١٥٣ .

<sup>(</sup>٣) الموازنة للام*دي س* ٨ .

<sup>(</sup>٤) الوساطة ص ٣٠٠

<sup>(</sup>٥) المصدر نفسه س ٦٠ ــ ٦٨

غير أن هؤلاء النقاد لم يفصُّلوا مبدأ الغلو و يخــالفة الواقع كما فعل ارسطو او غيره من النقاد . ففي كتاب « الشعر » لأرسطو يرد ذكر الغلو وَالكذب ، والفن

المثالِي « ما يجب أن يكون الشيء المرصوف، ، والحيالي الغريب أو الفائق الطبيعة الذي شرط المؤلف وجوده في التراجيديا ورأى فيه اصلًا هاماً من اصول الملحمة . وليس للمثالي ولا للفائق الطبيعة اي ذكر في نقد العرب.

### ١ – مبدأ الطرافة والابشكار

نرى نقاد العرب في بعض مباحثهم تقليديين يجعلون التقيد بالعرف والعادة اصلًا من اصول النظم والكتابة . فقدامة بن جعفر بعدد بين عبوب المعاني ، مخالفة العرف والاتبان بما ليس في العادة كتشبيه الخـــال بالبرق وهوُ اسود ١» . و في « الموازنة » عابوا على الى تمام استعارة الرقة للحلم في قوله : رقبق حواشي الحلم . قالوا واتما نشبه الحلّم بالجبال ٢ .

لكن الابجاث الضافية التي وضعوها في السرقات الشعرية ندل على تقديرهم لميزة

الا<u>يتكار في الشاعر وتحييذهم للمعني الذي « لم 'يسبق الي</u>ه » .

وفي مباحث السرقات الشعرية بالغوا في العنت والتمحيص وأفرطوا في المحاسبة والتشديد حتى أذا وجدوا أقل صلة بين بيت شاعر وبير آخر لسلفه أتهموا الاول ر بالسرقة وامعنوا في انتقـــاصه . فخطوا في اقوالهم خط عشوا، وجني عليهم شغفهم بالتحريـــح .

على أن منهم من ميزوا بين سرقة واخرى . قال أن الاثير في من اخذ معنى قلي<u>ماً وصاغه في</u> قالب جديد افضل من سابقه : « وهذ<u>ا هو : المحمود الذي تخر</u>ج به حسينه من باب السرقة » ٣ . كذلك من اخذ معنى فحو"ره او بدل فيه او عكسه او زاد عليه معنى آخر « فذلك حسن أيكاد يخرجه عن حد السرقة . »

<sup>(</sup>٢) تقد الشعر س ٧٤ ..

<sup>(</sup>٢) الموازنة س ٥٨ .

<sup>(</sup>٣) المثل السائر من ٤٨٢ .

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه س ٤٧٨ .

لكن محتهم في السرقات اقتصر على مئاقشة المعنى المفرد في البيت الواحد، أحديد هذا المعنى ام قديم، أمسروق ام مبتكر? ولم يشيروا الى امكان التجديد في النوع ولا فطنوا لاهمية الابتكار في الاسلوب، بل ظل الشعر العربي هو هو طوال العصور – في نوعه وفي اسلوبه وفي اكثر مواضيعه، الا في وجوه قليلة لا محسب لها حساب.

### ه - مدأ الغموص بر

جاء في « المثل السائر » لابن الاثير كلام منسوب الى الصابى، في الفروق بين الشعر والنثر ، قال : « الترسل هو ما وضح معناه واعطاك سماعه في اول وهلة ما تضمنته الفاظه . وافخر الشعر ما غيض فلم يعطك غرضه الا بعد ماطلة منه . . . لان الشعر بني على حدود مقررة و فصلت ابياته فكان كل بيت منها قائماً بذاته وغير عتاج الى غيره ، الا ما جاء على وجه التضين وهو عيب . فلما كان النفس لا يمتد في البيت الواحد باكثر من مقدار عروضه وضربه ، وكلاهما قليل ، احتيج الى ان يكون الفصل في المعنى ، فاعتمد ان يلطف ويدق . والترسل مبني على مخالفة هذه الطريق ، اذ كان كلاماً واحداً لا يتجزأ ولا يتفصل الا فصولاً طوالاً . . . فجميع ما يُهالتوسل » ٢ .

يرى الصابىء اذن ان الشعر بحكم اسلوبه يميل الى الايجاز والغموض لتقيدهبالوزن والنجزؤ والتقطع الى ابيات لكل منها معنى قائم بنفسه .

ونحن لو قابلنا الشعر العربي بالشعر الافرنجي لوجدنا الثاني اقل تقيداً بالتجزئة والتقطيع لانه لا يعبأ « بالمعنى التام في كل بيت » فهو لهذا اقل حاجة الى الايجاز والغموض اذا كان التقطيع سببها الرئيسي .

<sup>(</sup>١) ومثل هذا قول آلان وغيره. مــن الحدثين د ان الشمر تقيض النثر » راجم فصلُ الشعر .

 <sup>(</sup>۲) « المثل السائر » س ۳۲۲ ـ ۳۲۶ و معنى « التضمين » ، الذي يعد عبياً في الممر ».
 هو اقتباس بيت او بعض بيت لشاعر آخر وادماجه في قصيدة جديدة .

اما الحرجاني فيرى في الغموض حسناً لذاته لانه « من المركوز في الطبع ان الشيء اذا نيل بعد الطلب له ومعاناة الحنين نحوه ، كان ثبله احلى وبالميزة اولى ، فكان موقعه من النفس اجُلِّ والطف « ١ .

ر ومثل ذلك رأي العسكري في الصناعتين فهو يستحسن الغموض والصعوبة الا في حالة الافراط . « وما كان لفظه سهلًا ومعناه مكشوفاً بيّناً فهو من جملة الردود » ٣ .

نستطيع القول ان الغيوض بفروعه التي سنوردها كان معروفاً عند العرب وعند نقّادهم . فالمجاز عندهم اقوى من الحقيقة لانه الله خفاء و ومن شأت الاستعارة انه كايا ازداد التشبيه فيها خفاه زادت الاستعارة حُسناً » أو انواع الغيوض عندهم : الالشارة والاعام والتعريض والتلميح ، والايجاز بنوعيه : حذف وقصر ، والتورية والكناية والإلغاز والرموز .

« والاشلوق من غرائب الشعر ومُلمَحه وبلاغة "عجيبة تدل على بُعد المرمى وفرط المقدرة، وليس أتي بها الاالشاعر المبرز والحاذق الماهر، وهي في كل نوع من الكلام لمحة دالة واختصار وتلويح يُعرف مجملًا . ومعناه بعيد من ظاهر لفظه .

## حملنا السيف بين الحدّ منه وبين سواد كيَّته عدارا

- (١) اسرار البلاغة ص ١١٨ ــ ١١٩ .
  - (۲) المصدر نفسه ص ۱۹۸ ـ ۹۱۹ ـ
- (٣) الصناعتين ص ٤٧ من طبعة الاستانة .
  - (٤) الجرجاني ، دلائل الأعجاز ص ٣١٧

(9)

فاشار الى هيئة الضربة التي اصابه بها دون ذكرها . « وقد استعملوا التدريضُ

للتعظيم او للتخفيف او اللاستجياء او البقيا او اللانصاف او الاحتراس .

قال الشاعر محتوساً: أما أثلات القياع من بطن توضع حنيني الى افسيائكن طويـــلُ

وقد اراد « حنيني الى السكان » ۲ٌ .

ولقد طربوا في الشعر للوحي والرمز ورأوا فيه غاية اللطافة وألحسن : قال ابن

الاثىر ينقد الأسات المشهورة :

ولما قضينًا أمن منى كلّ حاجـة, ومسح بالاطرّاف من هو ماسح الخ...

« وفي قوله اخذنا باطراف الاحاديث بيننا، قان في ذلك وحياً خفياً ورمزاً حلواً الا ترى انه قد يويد باطرافها ما يتعاطاه المحبون ويتفاوضه ذو و الصبابة من التعريض والتلويح والايماء دون التصريح ، وذلك احلى واطيب واغزل وانسب من ان يكون كشفاً ومصارحة وجهراً . » "

وفي نقده هذا ما يشبه الاساليب العصرية.

على أنه لا بد من التفريق بين التلويج والتعريض و الايجاز. وما أشبهها من وجواه الغموض عند نقاد العرب؟ وهذا الغموض الذي يميل اليه اصحاب نظرية الشعر الصافى ونحوهم.

كُونَالَشْعَرَ عَنْدُ هُوْلاً عَسَاتُ الوَحِي وَوَثَبَاتُ الاَهَامُ . والغَيْوضُ فَيهُ يَجِي، عَفُواً مِحَمَّ المَيْلُ وَالثَقَافَةِ الفَنِيةَ ، بِينَا الغَيْوضُ الذي عَنَامُ نَقَا<u>دُ العَيْ مُتَعَبِّدُ مُقَصُودُ</u> لَغَايَةُ الاَخْفَاءُ أَوْ الاَحْتَرَاسُ أَوْ اثَارَةً تَفْكِيرُ السَّامِعُ أَوْ ادْهَاشُهُ أَوْ اعْجَابُهُ وَاطْرَابُهُ أَوْ المَيْدُ مِنْ الاَشَارَةُ يَفْهُم ». أو امتحان ذَكَائِكِ مِنْ الاَشَارَةُ يَفْهُم ».

٢٠٦ أأممندة ج ١ ص ٢٠٦ ...

<sup>(</sup>٢) نقد النثر لقدامة بن جعفر س ٠ ٥ \_ ٣ ه

<sup>(</sup>٣) المثل السائر ص ١٣٨.

<sup>(</sup>٤) لعلمًا نجد امثلة على هذا الفموض الملهم في بعض الأدب الديني . مثلًا في بعض السور الكلية القرآن .

والغموض عند نقاد العرب ايجاز وحذف وتلميح وكلام قليل في معنى كثير، وهو في الغالب يؤدي معنى محدوداً محصوراً يستخرج بعد عنا، لكنه قلما يفتح مجالا واسعاً للتأويل والحيال بينا الغموض عند شعراء الومز لا يسهل وضعه ضمن حدود ولا تقع فيه المعاني والحيالات تحت حصريل انه كلام مَرن شديد الايحاء كالموسيقي يجتمل شتى التأويلات ويثيراشتي الاحساسات وفقاً لمزاج سامعه ومتذوقه ومقدرته على الفهم والتخيل.

والغموض عند شعراء العرب يقع في بيت او بيتين او في بعض اجزاء القصيدة نظراً لتقطع ابياتها او ضعف التجامها . بينا الغموض عند شعراء الغموض باتزم في جميع الاجزاء . فسلو قرأت الغامض من شعر بول فاليري او مالرمي لرأيت في القصيدة غموضاً متاسكاً او وحدة غامضة من اول القصيدة الى آخرها . وقد تقرأ في النهم قصيدة او قصة او مسرحية واضحة المعنى في الظاهر فتظن انك فهمتها . لكن وراء المعنى الذي فهمته معنى او معاني اعتى بما نظن و فكرة مسيطرة خفية لا تجدها الا بعد اجهاد الفكر، وقد لا تجدها ما لم يرشدك اليها من كان ارسخ منك قدماً في تذوق الفن ، ومساعليك الا ان تقرأ في ذلك بعض قصائد فاليري ومسرحيات جان جيرودو ومترلنك وسارين . وغيرها من المؤلفات الموضوعة لائارة اعاق الفكر،

م الم ومع هذا ، لا يسعنا الا القول إن نقا<u>د العرب استخساوا الغموض كميداً عمام</u> من مبادىء الجال، وطربوا له بقطع النظر عن غايته، ورأوا الشعر أميل من النثر الى . العموض ولم يختلفوا عن نقدة الفرنج في المبدأ وإن خالفوهم في التفاصيل .

لم الشعر العربي نفسه ، اذا اعوزه امحاء الغموض على طريقة الرمزيين، فما اعوز. الامحاء من نواح احرى : الموسيقى والتصوير وجو الالفاظ وَالاوزان .

## ? ــ الموسيقي النفظية

ادرك نقاد العرب علاقة الشعر بالموسيقي من غير ان يشرحوا هذه العلاقة . وقديماً كان الشعر عند العرب انشاداً يقرنونه بالغناء وظلوا ينشدونه حتى في عضورهم المتأخرة. وقد جعلوا للسلاسة والانسجام المحل الاول في كنب النقد فسموا ذلك «حلاوة النغمة » ا وسموه فصاحة : فصاحة المفرد اي ان يكون اللفظ سمحاً سهل مخارج الحروف ، وفصاحة المركب أي انسجام الالفاظ مجتمعة وائتلافها وعدم تناف ها

وقد شغف العرب بموسقى اللفظ وازدانت بها لعتهم منذ نشأتها ، نظا ونثراً . وما التنوين والاعراب سوى بعض آلات الموسقى اللفظية ، وما التسجيع والتوازن والازدواج ، وانواع البديع اللفظي ، وقوانين الاعلال والادغام ، وعدم جواز الابنداء بالساكن – ما هذه كابا سوى مظاهر اخرى لاهناه بهم المفرط بجال الرنة وحسن الايقاع .

ونحن لو فايلنا الشعر العربي باسره من ألجاهـ في حنى الحديث والنثر العربي ايضا بغيرهما من شعرا ونشر في لغات اخرى لم نجد ما يفوقها في الموسيقي، وحلاوة الحرس . وليس كادباء العرب من ادركوا بالبدية كيف تحصل الموسيقي اللفظية بتألف الحروف وننويع الاصوات والحركات والالفـاظ والجمل مجيث نتناوب الحركات الطويلة والقصيرة ، وتزيد مواضع الفنح على مواضع الضم والكسر لما في الحركات الطويلة ولين ، ولهذا كانت الاولى اكثر عدداً من الثانية في الصرف وفي الفتح من خفة ولين ، ولهذا كانت الاولى اكثر عدداً من الثانية في الصرف وفي النحو، وحدم العبارة بلفظة جزلة طويلة المقاطع بدلاً من لفظة ضعيفة قصيرة المقاطع . مثلاً « إنا لله وإنا اليه واجعون اليه » . ومثلها : « فهؤ برد وسلام » افضل من « فهو سلام وبرد » .

وقد عرف نقاد العرب ما بين اللفظ والمعنى من صلات خفية وما يستطبعه النغم والصوت من دلالة على المعنى فشرطوا في الشعر ائتلاف اللفظ مع المعنى،اي اللفظ الرفيق الرفيق الرفيق، واللفظ الجزل المعنى القوي الرصين . وكذلك أرادوا ائتلاف اللفظ مع الوزن والقافية . ٢

واللعـــة العربية نفسها غنية بالالفاظ التي تنم فيها الاصوات عن المعاني كما في

<sup>(</sup>١) نقد النثر س ٨٠

<sup>(</sup>٣) نقد الشعر ص ٧

الموسيقى. فحرف الحاء مثلا يقترن معناه - كما يقترن لفظه ودلالته الصوتية - بمعاني الراحة والكشف والانبساط. مثل واحة وباح وأباح وانداح وازاح ولاح وارتاح وبطاح وبطح وبطح ا و فيحاء وأنبطح وساح وفاج الخ. وحرف الميم الشفوي يقترن بمعاني الشم واللثم وما له علاقة بالفم والشفتين مثل لثم ، بكم ، لكم ، هم ، هم ، تم ، خمغم ، كم ، محمد الشين تمم ، خم ، محمد الشين تقرن بمعان صوتية تشبه الحشخشة أو صوت الشين مثل رش ، هشم ، حشيش ، حشيش ، وشي ، بيش ، نكش ، نشر ، فرش ، هش ، كش ، قش ، كشكش ، فشر ، نكش ، نكش ، نشر ، فرش ، هش ، كش ، قش ، كشكش .

لهذا رأينا الشعر العربي الحديث يلين <u>فسيولة عجية للرمزية والانطباعية وكالتاهما</u> تعتبد الايحاء الموسيقي التصويري. وليس منا من لا يشعر بهذا التطور السريع الذي تحدثه المذاهب الغربية في شعرنا العصري .

مع هــــذا يتول الناقـــد لويس هورتيك في كتابه «الفن والادب» ص ٢١ الله الحنى بواسطة الصوت او الائتلاف بـين صوت الله طة ومعناهـــا لا يُعكُ من الادب الرفيع ١ . لان من نوع التقليد الصوتي عند الإنسان الفطري الذي استخدم المشابهات الصوتية او الصورية فبل ان يحترع الالفاط.

## ٧ ـ الشعر والاخلاق : نظرية الف للف

هناك ظاهرة يلاحظها كل من توفر على درس التاريخ، وهي أن الدين ومرافق بشتق مله من قوانين اخلافية تحاول بين الفينة والفينة أن يسط نفوده على مرافق الحياة والسيطرة على حميع اوضاعها . وهذه السيطرة تعود الى عهود كان فيها الكاهن او الذي او الحكيم هو الآمر الناهي في ادوار فطرة الشعب ، يسن لهم الشرائع ويكسح حماحهم بقوانين يدعوها سماوية او ملهمة ، ويتناول فيها حميع نواحي حياتهم من سياسية و اجتاعية وثقافية ودائية وغيرها .

في العهد الهليني عهد اقتران الفلسفة اليونانية باديان الشرق و علومه اتحدت تعاليم المسيحية المثالية مع الفلسفة الأفلاطونية المثالية ليسط نفو دهما على الفن وتقييده مخدمة

Hourticq Louis, L'art et la littérature p. 21 (Flammarion)(1)

الصلاح. وشاعت هذه النظرية \_ نظرية تقييد الفن مجدمة الدين والفضلة \_ في القرون الوسطى التي سادت فيها الكنيسة للسيحية في اوروبا وساد معها الفن الديني. وفي عصر النهضة او الونيسانس احتفظ الفن الديني بسيادته ، رغم محاولات موفقة قام بها الفنانون للتخلص من تأثير الدين. كذلك في العهد الكلاسيكي نوى الكتاب والشعراء يخضعون لتحرج الدين والفلسفة الاخلاقية. ولم يسلم ادباء الرومنطيقية من هذا السلطان القوي ، حتى كانت ثورة الفنانين الغربيين في القرن التاسع عشر و اعلانهم نظرية « الفن للفن » .

ولم يكن شيء من هذا عند العرب في العصر الجاهلي. فالشعر عندهم ظل حراً طلبقاً من قبود الدين و الإخلاق. كان فناً للفن و ادباً مكشوفاً صريحاً لم يتورع اصحابه عن وصف مباذلهم ومعامراتهم اللاهية أو الماجنة ، كما فعل الشنفرى و امرؤ القيس وطرفة ، بصورة طبيعية صادقة تتسع احياناً للاخراج الفني و احياناً تضيق عنه . ثم جاء العصر الاسلامي ، وحاول الدين للمرة الاولى ان يبسط سلطانه على الشعر العربي . لكن نجاحه كان ضيلًا أذ بقيت في العرب روح الجاهلية و ظهر الشعراء يتمتعون بحرية و اسعة في القول ، سواء ذلك في صدر الاسلام أم في العصور العسلام الم في العسور العسلسية

امعن الهجاؤون في العصر الاموي في الفحش والاقداع حين سردوا مثالب خصومهم . واسترسل عمر بن ابي ربيعة في بسط مغامراته الغرامية ، وبالغ بشار وابو نواس في وصف التعهر والمجون، وكان شعرهم صادق التمثيل لبيئاتهم وشخصاتهم أ، ولا يذكر ان جميع هؤلاء الشعراء \_ او بعضهم على الاقل \_ وجسدوا من علماء الدين ومن الفقهاء والحلفاء من حاول تقييد السنتهم ، لكنها ظلت محاولات ضعيفة قليلة الاثر ، لان الادب العربي تمتع طيلة عصوره بقدار وافر من التساهل وحرية الفكر .

وهذا الاموعينه نواه في كتب النقد . فنينها نامح هناك اثر احتجاج المتحرجين والعاماء على شعر يناقي الدين او الآداب العامة ، نوى النقاد يتفقون على فصل الشعر عن الدين والاخلاق ، والمناداة تجرية الشاعر ، وذلك قبــل ان نادى بها النقــــاد

الاوروبيون بثانية قرون

قال قدامة بن حفر في الصفحة الحامسة من نقد « من الشعر » :

« ليس فعاشة العنب في نفسه بما يويل حودة الشعر فيه ، كما لا يعيب حودة النجارة في الحشب مثلاً رداءته اذاته . » وفي الصفحة الرابعة من الفصل الاول : ه م عا الشاء عادا شد ع في اي مون كان من الرفعة مالضمة ، ما لرفق ما الزاهة ،

« وعلى الشاعر إذا شرع في اي معنى كان من ألرفعة والضعة ، والرفث والنزاهة ، والبذخ والقناعة ، وغير ذلك من المعاني الحيذة والذميمة ، أن يتوخى البلوغ من التجويد في ذلك الى الغالة المطلوبة . »

وقا<u>ل صاحب الوساطة : « والعجب بمن يتنقص ابا الطيب</u> ويفض من شعره لأبيات وجدها تدل على ضعف العقيدة وقساد المذهب في الديانة كقوله :

يترشفن من فمي رشفات هن فيه احلى من التوحيد

فاؤكانت الديانة عاراً على الشعر وكان سوء الاعتقاد سببا لتاخر الشاعر لوجب الله يحى اسم لبي نواس من الدواوين ومجذف ذكره اذا عد الطبقات ، ولكان اولاهم بذلك اهل الجاهلية ومن تشهد الامة عليهم بالكفر ... ولكن الامراب متباينان والدين عمزل عن الشعر . » لا

ومثل ذلك قول العسكري في « الصناعتين » : « وان كان اكثر ه (اي الشعر ) قد 'بني على الكذب والاستحالة من الصفات الممتنعة والنعوت الحارجة من العادات والالفاظ الكادبة من قذف المحصنات وشهادة الزور وقول البهتان ، لاسيما الشعر الجاهلي الذي هو اقوى الشعر وافحله ، وليس يواد منه الاحسن اللفظ وجودة المعنى . وقيل لبعض الفلاسفة : فلان يكذب في شعره فقال : يواد من الشاعر حسن الكلام ، والصدق براد من الانسكاء . « ٢

۸ – الشعر والعلم ،

وكما فصل العرب الشعر عن الدين والإخــــلاق فصاوه أيضًا عن العلم والحكمة

<sup>(1) \*</sup> الوساطة » ص ٥٧ - ٥٥

<sup>.. (</sup>۲) ﴿ الصناعتينَ ﴾ ص ١٣١

والفلسفة وادركوا بالبديه أن الفن لم يوجد الوعظ ولا للتعليم بصورة مباشرة ، وأنه عمل الألهام بينا العلم والفلسفة عمل الروية وطول التدارس . قال أن رشيق في العمدة : «والفلسفة وحر" الاخيار باب آخر غيرالشعر فأن وقع فيهشي منها فبقدر ، ولا يجب أن يجعلا نصب العين فيكونا متكا واستراحة ، وأنما الشعر ما أطرب النفوس وهز الاسماع وحرك الطباع! م . .

هذا هو الشعر عندهم : ما هز النقوس وحركها واطربها ، وقديماً قالوا إن من البيان لسحراً وقرنوا الشعر بالسحر والكهانة والجنون فدعوا النبي ساحراً وكاهنا ومجنونا لانه كان ينطق بميا فشيه الشعر (سورة الطور ١٥و٣٩و٣٥) والفن عند النبيكولوجيين الحديثين (فرويد ، ويناخ) يمثل تطور السحر والرقبة اللذين تميزت بها عصور الفطرة ، فكلا الفن والسخر قائم على الاعتقاد بقوة الفكر او قوة الكلام وكلاهما استعاضة عن الحقيقة بالخيال . فالساحر استعمل الرقبة وغرائب الاقوال والصلوات للوصول الى غباته اعتقاداً منه بان الكلام والاشارات تقوم مقام العمل . والفن هو صورة متطورة للديحر ، وباب جهديد لتنفيذ الرغبات بصورة رمزية والستعاضة عن الحقيقة بالكلام اي بالخيال ٢٢

يقول صاحب ابي قسام في « الموازنة » : «فقد اقررتم لابي عام بالعلم والشعر والرواية ، ولا محالة ان العلم في شعره اظهر منه في شعر البحتوي ، والشاع العالم افضل من الشاعر غير العالم . قال صاحب البحتوي : فقد كان الحليل بن احمد عالما شاعراً وكان الاصمعي شاعراً عالماً ، وكان الكسائي كذلك وكان خلف بن حيان الاحمر اشعر العلماء ، وما بلغ بهم العلم طبقة من كان في زمانهم من الشعراء غير العلماء ، فقد كأن التجويد في الشعر ليس علته العلم ، ولو كانت علته العلم لكان من العلماء ، فقد كأن التجويد في الشعر ليس علم . فقد سقط فضل ابي عام من هذا الوجه على بتعاطاه من العلماء أشعر من ليس بعالم . فقد سقط فضل ابي عام من هذا الوجه على البحتري وصار (هذا ) افضل واولى بالسبق اذ كان معلوماً شائعاً ان شعر العلماء

<sup>(</sup>١) العمدة ج١ ،س ٨٣

Baudouin, Psychanalyse de l'art من د - ٤٩ (٢)

دو*ن ش*عر الشعراء . » ا

وفي ص ٧٧: «فانشئت دعوناك حكما او سميناك فيلسوفاولكن لانسميك شاعرة ٢ »وعلى هذا قالوا: «انو تمام والمتنبي حكيان والشاعر البحتري» لانهم الكروا في الاولين شغفها بالحكم والمواعظ وافراط الصنعية وفضاوا اعتدال البحتري واعتاده السحية دون الفلسفة.

على ان العرب لم ينكروا الحكمة في الشعر « إن وقع منها فيه شيء بقدر » كما قال ان رشيق . لكنهم انكروا قياس الشعر عا يتضمنه من حكمة او فلسفة كما فعل اصحاب ابي تمام، ولاحظوا ان من علبت عليهم الفلسفة والعلم والرواية كالحليل ان احمد والاصمعي والكسائي قصروا في الشعر تقصيراً واضحا لان العلم قد يغذي الموهبة الشعرية لكنه لا يخلقها ولا يفرض ذاته عليها .

والحُلاصة إنهم ارادوا الشعر حر<u>ة طليقاً من تعنَّت العلماء وتحرَّجُ الفقهاء وشعروا</u> بالفرق بين العلم والفن في المذهب والاسلوب . وكأن «آلان » نطق بلسانهم حين انكر الشعر التعليمي وعد المثل الشعري من فنون النشر » .

### أكارتواضيع الشعروالفاظ

وقد ميزوا بين الشعر والنثر – لا من ناحية النائير والغاية فحسب – بل ايضاً من ناحيتي الموضوع والالفاظ. ففي كلام الصابى ، : « إن الفرق بين المترسلين والشعراء أن الشعراء أنا أغراضهم التي يرةون اليها وصف الديار والآثار والخنين الى الاهواء والاوطار والتشبيب بالنساء والطلب والاجتداء والمديح والهجاء. واما المترسلون فاغا يترسلون في أمر سداد ثغر واصلاح فساد أو تحريض على جهاد أو احتجاج على فئة أو مجادلة اسئلة أو دعاء إلى ألفة أو نهي عن فرقة أو تهنئة بعطية أو تعزية برزية أو ما شاكل ذلك . » أ

<sup>(</sup>١) الموازنة ص ١١

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه س ٧٢

Alain, Système des Beaux Arts, ch. La Fable (v)

<sup>(</sup>٤) المثل السائر ص ٣٣٢\_٣٢٤

« ومن مواضيع الشُّعر<u> ما تختص به و تقتص عليه ولا 'تستحسن في</u> غيره كالفخر و مدي<u>يح النفس</u> والنسيب . » ا

وهذا يشبه قول «آلان»: إن البطولة نفية كل شعر. كانت الحرب اول مواضيعه ، ثم كان شعر الرئاء وشغر التأمل والحكمة. ومن مواضيعه الثابتة: العمر والمرم والتغير والفناء والكون والتذكؤ والحراب والموت وامثالها من المواضيع الحلمة. » ٢

وقد تفرغت مواضيع الشعر واتسعت على توالي العصور، لكن الانواع الثابتة التي يشير اليها «آلان» ظلت الاكثر شيوعاً وقد طرفها جميعا شعراء العرب. فعندهم الحاسة ووصف الحروب والوثاء والشكوى والتأمل وبكاء الشباب ورثاء الديار وذكر الأحمة ، فضلًا عن سائر مواضيع الشعر الغنائي الذي ذهبوا فيه كل مذهب.

وعرف العرب ايضاً ان الفاظ الشعر غير الفاظ النير. فمن صفات الالفاظ الشعرية « ان لا تكون مبتدلة بين العامة ». ومن الالقاظ ما يُستحسن استعالما في الشعر دون النير. وفي هذا يقول ابن الاثير: « ان من الالفاظ ما يُعاب استعاله نثراً ولا يُعاب نظماً . . وفد ورد في شعر ابي الطيب:

ومهمه جُبتُسه على قدمي . تعجز عنه العرامس الذُّالُّ قلفظتا المهمة والعرامس لإ يُعلب استعالها في الشعر، ولو استعملا في كتاب او خطبة كان استعالهما معساً ...» "

# 🗸 ۱ – المعنى والمبنى

لم يقصد العرب بالمعنى حكمة أو عبرة أو فكرة جديدة وأنما قصدوا به كل ما تدل عليه الالفاظ مفردة أو مجتمعة ، سواء أكان ذلك صورة أم فكرة أم عاطفة،

<sup>(</sup>١) الصناعتين ص١٣٣٠

Alaiu, Système des Beaux Arts ، « Poésie Epique » نصل اللاحم (٢)

<sup>(</sup>٣) المثلُ السائر من ٣٢٣ \_ ٣٢٤ .

خُيالًا أم حقيقة ، تقليداً أم ابتكاراً .

وهم في بحثهم لموضوع « المعنى و المبنى » اقاموا حداً فاصلاً بين هذين الركنين ولم يجمعوا بينها ولا اعتبوها منديجين غير منفصلين . وكما اختلف غيرهم من النقاد وترددوا في تفضل احدها على الآخر هكذا تضاربت آزاء نقاد العرب في هذا للموضوع العويص . لكن اكثرهم فضل الفظ على المعنى . وارادوا باللفظ حُسن الله ردات وايضاً حسن رصفها وتركيبها. قال العسكري في « الصناعتين » : «وليس الشأن في ايراد المعاني لأن المعاني يعرفها العربي والمعمى والقروى والبدوي، واغاهو في جودة اللفظ وصفائه وحسنه وبهائه ونزاهته ونقائه وكثرة طلاوت ومائه مع صحة السبك والتركيب والحلو من اود النظم والتأليف . وليس يُطلب من المعنى المعنى يكون على ما وصفناه من المعاني تقدمت . » المعاني تقدمت . » المعاني المعاني المعاني المعاني المعاني المعاني المعاني تعدمت . » المعاني المعاني المعاني المعاني المعاني المعاني تعدمت . » المعاني المعانية المع

ويعرَّق الكاتب قوله بالبرهان التالي : « ان ا<u>لكلام اذا كان لفظه حياواً ع</u>ذباً وسلساً سهلا ومعناه وسطاً دخل في جملة الجيد وجرى مجرى الرائع النادر كقول الشاعراً:

ولما قضينا من من كل حَاجةٍ الخ. .

وليس تحت هذه الالفاظ كبير معنى وهي رائعة معجة ... <u>ه لكن ان الاثير</u> يعار<u>ضه في الحركم على الابيات ويصيب</u> في قوله آنها تستمار اكثر حسنها من المعنى ؟ اي من طرافة التعبير والتصوير وقوة الايجاء. ومثله الجرجاني في اسرار البلاغة . ٣

ويزيد صاحب « الصناعتين »: « التوكيد بكيفية نظم الكلام لا بكثرة اللفظ» فهو يؤكد لنا انه يقصد القالب لا مجرد اللفظ .

ويشبه قول العسكري في الصناعتين قول ابن رشيق في العمدة : ﴿ لِلنَّاسِ فَيَا

<sup>(</sup>١) الصناعتين س ٥٥ ـ ١٥.

<sup>(</sup>٢) الثل السائر ص ١٣٨ 🗈

<sup>(</sup>٣) اسرار البلاغة ص ١٦ ــ ١٧ .

<sup>(</sup>٤) الصناعتين ص (٤) .

بعد آرا، ومذاهب ، منهم من يؤثر اللفظ على المعنى فيجعله غايت ه ووكده ، وهم فرق : قوم يذهبون الى فخامة الكلام وجزالته على مذهب العرب من غيرتصنع . ومنهم من ذهب الى شهولة اللفظ فعثني بها واغتشفر له فيها الركاكة واللين المفرط . ومنهم من يؤثر المعنى على اللفظ فيطلب صحته . . . وأكثر الناس على تفضيل اللفظ على المعنى . سمعت بعض الحذاق يقول : قال العلماء « اللفظ اغلى من المعنى غناً واعظم قيمة واعز مطلباً ، فان المعاني موجودة في طباع الناس يستوي الجاهل فيها والحاذق ، ولكن العمل على جودة الالفاظ وحسن السبك وصحة التأليف » . .

اما ابن الاثير فيشارك زميله الجرجاني في تقديم المعنى على اللفظ: « إعلم ان العرب كما كانت تعتني بالالفاظ فتصلحها وتهذيها فان المعانى اقوى عندها واكرم عليها وأشرف قدراً في نفوسها . . . فاذا وأيت العرب قد اصلحوا الفاظهم وحسوها ورققوا حواشيها وصقلوا اطرافها فلا تظن ان العناية اذ ذاك انما هي بالفاظ فقط ، بل هي خدمة منهم المعاني » ٢ .

ونرى عبد القاهر الجرحاني في « دلائل الاعتجاز » يعقد الفصول الطوال ليشرح لنا نظريته في الفصاحة والبلاغة ويركرو عرضها وشرحها بصورة تنعت الملل في نفس القادي. و مجمل نظريته « ان البلاغة في معاني الكلم دون الفاظها و آن نظمها هو توخي معاني النحو فيها » ويعني بالفصاحة والبلاغة أجادة القول وحسن البيان . اما ما يذهب اليه من الاسهاب والتطويل والتكرار والترجيع فمالك « احتجاجاً منه على بطلان مذهب اللفظ » وتفنيداً لاقوال خصومه في الموضوع ورداً على من قال بتقديم اللفظ على المعني نظير العسكري و ابن رشيق . وهنا بعض آرائه و براهينه في الموضوع:

« وجملة الامر انه كما لا تكون الفضة أو الذهب حامًا أو سواراً أو غيرهما من اصناف الحلى بانفسها ولكن بما يحدث فيهما من الصورة ، كذلك لا تكون الكلم المفردة التي هي اسماء وافعال وحروف كلاما وشعراً من غير أن يجدث فيها النظم

<sup>(</sup>۱) العمدة ج ۱ ص ۸۰ ـ ۸۲.

<sup>(</sup>٣) المثل السائر ص ٣٧ (٠)

الذي حقيقته توخي معاني إليحو واحكامه ٧ ﴿ وَمَا رَأَيْنَا عَاقَلَا جَعَلَ القرآنُ فَصَيْحًا أو بليغًا بأن لا يكون في حروفه ما يثقل على اللسان . لانه لو كان يصح دلك لكان يجب أن يكون السوقي الساقط من الكلام والسفساف الرديء من الشعر فصيحا أَدَا حَفْتَ حَرَوْفَهُ ﴾ `` « ويكفّي في الدلالة على سقوطه وقلة تمييز القائل به ( اي عَدْهُبُ الْعَالَمُانِينَ أَنَّ الفُصَّاحَةُ هِي حَفَّةَ اللَّفْظُ وَسَهُولَتُهُ) أَنَّهُ يَتَتَّضِي اسقاط الكماية والاستعارة والتبشيل جملة واطراح جميعها رأسأ مع انها الاقطاب التي تدور البلاغة عليها و الاعضاد التي تستند الفصاحة اليها ٣٠.

وَايَضًا : ﴿ إِنَّا لَا نُوجِبِ الفَصَاحَةِ لِلنَّفَظَةِ ﴾ مقط وعة مرفوعة من الكلام الذي هي فيه ، ولكننا نوجبها لها موصولةً بغيرها ومعلقاً معناها بمعني ما يليها. فاذا قلنا في لفظة « اشتعل » من قوله تعالى « واشتعل الراس شيباً » إنها في اعلى المرتبة من الفصاحة ، لم توجب تلك الفصــــاحة لها وحدها وإكن موصولاً بها الرأس معرفاً بالألف واللام ومقرونا البهما الشيب منكراً منصوباً . » أ .

ويضرب لنا مثلاً آخر : ﴿ حَدْ الآية ﴾ ﴿ يحسبون كلُّ صيحة عليهم ؛ هم العدر هَاحَدُرهُمُ ! » لو انْكُ علقت «على » بظاهر و ادخلت على الجُملة التي هي « هم العدو » وأقعة عليهم وهم عدو ﴾ لرأيت الفصاحة قد دهبت عنها باسرها . ﴾ \*.

ُّه ومثل ذلك قول بشانٌ : « كأن مثار النقع فوق رؤوسنا الخ » اذا تأملته وجدته كالحلقة المفرغــــــة التي لا تقبل التقسيم ورأيته قد صنع في الكلم التي فيه ما يصنعه الصانع حين يأخذ كسراً من الذهب فيذيبها ثم يصبها في قالب ويخرجها لك سواراً او حلخالًا . وان انت حاولت قطع بعض الفاظ البيت عن بعض، كنت

<sup>(</sup>١) ولائل الاعجاز ص ٢٤١ ــ ٢٤

<sup>(</sup>۲) المصدر نفسه س/۲۹۲

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه ص ٢٦٢ ــ ٣٦٣

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه ص ۲۸۱

<sup>(</sup>٥) الصدر نفسه من ۲۸۲.

كمن يكسر الحلقة ويفصم السوار » ^ .

ماذا نستنج من اقوال عند القاهر الحرجاني ? اتراه مجعل الاهمة للمعانى في فن البلاغة ؟ نعم ، حسث يقول انه : « لو كانت البلاغة في الفظ لوجب لسقاط الكناية والاستعارة والتعثيل والايجاز جملة عن الكلام » (ص ٢٦٢ من دلائل الاعجاز) لكنه في بقية كلامه يبتعد عن هذا الرأي – رأي تقديم المعنى – ويجعل مدار الفصاحة والبلاغة على نظم الكلام وتركيبه وصبه في قالب خاص كما يصب الصائع ذهباً أو فضة بحيث « لو حاولت قطع بعض الفياظ المبيت عن بعض كنت كن ذهباً أو فضة بحيث « لو حاولت قطع بعض الفياظ المبيت عن بعض كنت كن يكسر الحلقة ويفصم السوار » (ص ٢٨٩ وقد ذكر ) . فليست الفصاحة والبلاغة عنده أذاً في المعنى ولا في اللفظ المفرد بل في هيئة تركيبه وحسن سبكه وارتباط اجزائه بقواعد الاعراب من تحريك و تنوين يعطيانه شكلا خاصاً .

وهو اذاً لا مختلف في رأيه عن العسكري وان رشق عان قالا : ان الشأن في صحة السك والتركيب والحلوم من اود النظم والتأليف لكنه لا يكتفي بذلك ولا يوى صحة التركيب وسلامته امراً كافياً بل هو يويد التركيب في شكل خاص يروق السامع ويثير استحسانه . وما هو هدذا التركيب الحاص ? هو القالب التي يمتاز بالاخراج الفني ، بالفصاحة والبلاغة الملهمة الني لا تصدو عن سهولة اللفظ ولا عن صحة التركيب فقط ، بل عن سلامة الذوق في جمع الالفاظ . وما الامثلة التي يضربها سؤى تعزيز للرأي التالي : ان للقالب الاهمية الكبرى مع ان ذلك لا ينفي اهمية المعاني ، لا سيا وجوه المجائز والتمثيل .

وقد لاحظ ابن الاثير ايصاً الهنية الرصف والتركيب. قال في المثل السائر ص ٧٥: « انك ترى الفظة تروفك في كلام ثم تراها في كلام آخر فتكرهها ». هذا مع اعتقاده بان الالفاظ مها حسنت فهي خدم للمعاني.

نرى ان ثلاثة من النقاد ألمــــار ذكرهم يجعلون سر البلاغة في القالب او طريقة الرصف ، دون ان يغفلوا شأن المعاني . وغيرهم كابن الاثير بقد مها على المبنى لكن الرصف ، دون الاول لاحظوا ان المعاني شائعة في الناس « يعرفها العربي والعجمي

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه ص ٢٨٩

والقروي والبدوي » وانها قد تكون مقتبسة مسروقة محتذيها الشاعر «على مثال تقديم ورسم فرط » ، وقل من يستطيع تمييز المسروق من المتيكر والجديد من القديم . لكن ابتكار الأديب وشخصته الفذة يظهران حقاً بغير التباس في القالب الذي يصب فيه الفاظه وعباراته ، في الإسلوب الخاص الذي يبتدعه لنفسه وهو الذي يسميه الافرنج Style . وهم ذلك متفقون مع نقاد الغرب الذين يرون في القالب سر الفن ويجعلون قيمة الكاتب في اسلوبه ، وطريقة عرضه للافكار . لكن نقاد العرب الفن ويجعلون قيمة الكاتب في اسلوبه ، وطريقة عرضه للافكار . لكن نقاد العرب لم يميزوا بين التعبير العلمي والتعبير الفني ولم يتحفظوا بقولهم ان طريقة العرض ركن رئيسي في الشعر و في الفن بينا المعاني تحتفظ بالمقام الاول والرئيسي في نشر العلم . هذا مع ان التفريق حدث بصورة تطبيقية . قالنثر الفني ساد خصوصاً في الترسل، اما نثر النالف فكان بسيطاً جافياً بميل احياناً الى الركاكة ، كما نواه في كتب النقد . غير اننا في عصر السجع مجد بعض كتب التاريخ والتراجم تكتب باسلوب انبق مسجع بادي الصنعة ، كر « يثيمة الدهر » للثعالمي مثلا .

تكذلك لم يشر نقاد العرب الى مسألة اندماج المعنى مع المبنى بخيث يؤلفان وحدة لا انفصام بين اجزام ا ؛ إلا ان بعضهم نو"ه بارتباطها الوثبق. فقال ان المدبر في الرسالة العذراء »: وقد شبهوا المعنى الحقي بالروح الحقي، واللفظ الظاهر بالحبان الظاهر . « وقال ابن رشيق : « المعنى روح واللفظ جسم له . »

لقد عرف نقاد العرب ، كما رأينا ، كثيراً من المبادى، الاستاطيقية التي شاعت عند نقاد الغرب من قدما، ومحدثين . إلا أن هؤلاء امعنوا في مجثها وتفصيلها بصورة منظمة مسهبة لم يصل اليها نقاد العرب . فيينا نرى الناقد « لأنو » مثلًا يضع كتاباً كاملًا في « الفن والأحلاق » ( نرى نقاد العرب يشيرون الى هذا الموضوع في جملة أو جملتين .

عرف النقاد هذه المبادى، واستنتجوها من شعر شعرائهم واوردوا عليها الامثلة

<sup>(</sup>١) راجع فصل ﴿ القالب في الفن ﴾

Lalo, Charles, L'art et la morale (1)

من الشعر والنشر الرفيع بينا عرفها الشعراء بصورة بديهية وعرفوا غيرها بما لم يفطن له النقاد . فالموسيقى اللفظية مثلًا لم ترد في المجاث النقاد بصورة مباشرة ، اما الشعراء فجعلوها قوام شعرهم .

ويتضح لنا من مجمل نقدهم انهم شغفو المجال التعمير واناقته وسلاسته، فكان معظم نقده محصوراً في هذه الناحية – اذا استثنينا النقد اللغوي – وساقهم هذا الشغف الى الافراط، و شغفوا بالشعر لانه تعمير جميل، حتى أخد دوا في القرن الرابع المجري يطبقون احكام الشعر على النثر، فاتتحل الكتاب الفاظ الشعر واناقة عبارته ورسته الموسيقية (في السجع) ومواضيعة في الرسائل، وشرطوا فيه ما شرطوا في الشعر من خيال وموسيقى وتصوير.

و كأنما اللغة العربية نفسها ــ هذه اللغـــة الفصحى التي المحصرت في الأدباء والمتأدبين ــ ظلت طوال حياتها لغة الإناقة والترف ، قاما تلين لغير الشعر والتعبير الفــــني .

ولعانا ورثتا عنهم هذا الميل ألى اناقة التعبير أو أثرت فينا مداهبهم فاصبحناً عباد قوالب وعشاق كلام نؤثر جمال العبارة وموسيقاها ، حتى في نثر العام والحياة الدومة.

وتما نلاحظ ايضا ان أولئك النقاد ، على مثال الاستاطيقيين المعاصرين ، حكموا الذوق في نقدهم ورأوا هناك مقاييس ذاتية بجائب المقاييس الموضوعية إلتي جهدوا في جمعها وشرحها . ورأوا ايضا ان الذوق أو الحس الذاتي هو الحكم الاخير حين تفشل الاحكام والقوانين التقليدية . وعرفوا ان الشاعر يستغني بطبعه عن علم العروض واحكام النقاد فقال قدامة : « ومن لا يعلمه ( اي علم العروض ) ليس يعول في شغر اذا اراد قوله الا على دوقه دون الرجوع اليه ( اي علم العروض ) . . . فكان هذا العلم مما يقال فيه ان الجهل به غير ضائر . » (

وقال صاحب المثل السائر : « أن مدار علم البيان على مدار الذوق السليم الذي هو الفع من دوق التعليم » ﴿ وقال في مكان آخر : « وهذا لا مجكم فيه غير الذوق

<sup>(</sup>١) نقد الشعر س ٢ ــ ٣

<sup>(</sup>۲) المثل السائر من ۳ و من ۱۹۲۱ نِـــًا ۱۹۲ (

السليم ولا يقام عليه دليل . ،

وعرفوا ان الذوق « احساس قليل في الناس » وان بدونه لا يدرك الجال . « ومن هذا الباب قول النابغة : نفس عصام سو"دت عصاما . . . » قال الجرجاني : « لا يخفى علىمن له ذوق ُحسنن هذا الاظهار وانله موقعا في النفس وباعثاللاريجية لا يكون اذا قبل :

نفس عصام « سو"دته » . .

وقالوا في الحسّ الاستاطيقي : « أن من البيان لسخراً » وأن من سمع أبياتاً من الشعر الحيد أحس لها في نفسه « دبيباً وقشعريرة ».

وقال ابن الاثير وقد طرب لابيات في الحمر : « وهـذا معنى مبتدع اشهد انه يفعل بالعقول فعل الخر سكراً ، ويوق كما رقت لطفا ، ويفوح كما فاحت نشرا » ٢

هكذا حكموا على الشعر بواسطة تأثيره في النفس. وقد فوقوا بين الفنات والناقد ورأوا ان النقد فن لذاته يختلف عن فني الشعر والنثر فقالوا: « وقد يمين الشعر من لا يقوله كالبزاز يميز من الثياب ما لم ينسجه، والصيرفي يخبر من الدنانير مسالم بسبكه ولا ضربه ، ختى انه ليعرف مقدار ما فيه من الغش وغييره فينقص قيمته . » ٣

اما النقد البيئي ونقد شخصية الاديب فقلما نجد لهم اثرا في كتب النقد العربي . الا انهم اشاروا الى الفرق الذي يجدئه اختلاف البيئة بين شعر البدو وشعر الحضر فقال الجرجاني في « الوساطة»: «ومن شأن البداوة ان تحدث بعض ذلك و لاجله قال النبي (ص) « من بدا جفا » . ولذلك تجد شعر عدي وهو جاهلي اسلس من شعر الفرزدق ورجز رؤبة وهما آهلان ، لملازمة عدي الحاضرة وإيطانه الريف وبعده عن جلافة البدو وجفاء الاعراب » . ؟

<sup>(</sup>١) دلائل الاعجاز للجرجاني ص ٣٨٤ و ٠ ٩٣

<sup>(</sup>۲) المثل السائر ص ۱۲۷ ــ ۱۲۸

<sup>(</sup>٣) العمدة ج ١ ص ٥٧

<sup>(</sup>٤) الوساطَّة لابي حسن علي بن عبد العزيز الجرِّجاني ص ٢١

والجرجاني نفسه يلاحظ ايضاً ما لاختلاف الامزجة والطبائع – عدا اختلاف البيئة – من اثر في شعر الشعراء . قال في الوساطة :

«وُقد كان القوم يختلفون في ذلك وتتباين فيه احوالهم فيرق شعر احدهم ويصلب شعر الآخر ويسهل لفظ احدهم ويتوعر منطق غيره. وأنما ذلك مجسب اختلاف الطبائع وتركيب الحلق فان سلاسة اللفظ تتبع سلاسة الطبع، ودماثة الكلام بقدر دمائه الحلقة . » ١

<sup>(</sup>١) الوساطة ص ٢١ أيضاً .

## عيوب النقد العربي

لا بد" لكل دارس للنقد العربي من ان يلاحظ فيه خطة " يلتزمها النقاد وهي الهم يحصرون نقدهم في البيت الواحد والمعنى المفرد ، لا يلتفتون الى القصيدة كمجموع ولا يلقون عليها نظرة مجملة موحدة . فنوى الآمدي حين يوازن بسين البحتري وابي تمام يكاد يقتصر في الموازنة على المعنى المفرد ثم على الديباجة او مطلع المحتري وابي تمام يكاد يقتصر في الموازنة على المعنى المفرد ثم على الديباجة او مطلع القصيدة عند كليها. وقد نوى ان الاثير اقل تقيداً بهذه الحطة حين يوازن بين قصيدتي البحتري والمتنبي في وصف الاسد لكن جميع من سبقه من النقداد كعبد القاهر الجرجاني وصاحب الصناعتين وقدامة بن جعفر في كتابيه ، وسائر من عاصرهم ،

بيت معنى قائم بنفسه فلا يحتاج الى الثاني لاتمام معناه .

م قال قدامة بن جعفر في « نقد النثر » : « واعلم ان الشاعر اذا اتى بالمعنى الذي يريد او المعنيين في بيت واحد كان في ذلك اشعر منه اذا اتى بذلك في بيتين » ١ . وهو الذي سرد فنون الشعر جميعها في احد فصوله ومثل على كل منها ببيت واحد وفي النادر ببسيتين ٢ .

قد اكتفوا بنقد البيت دون القصيدة . وسبب ذلك انهم ارادوا ان يكون لكل

ولعلهم نظروا الى القصدة كعقد من الجوهر وكل بيت فيها جوهرة مستقلة عن اختها وذات حسن خاص بها، ولذا سموا قول الشعر نظماً . وكان الشاعر عندهم شاعر بيت لا شاعر قصيدة وكثيراً ما فضلوا شاعراً لبيت قاله .

<sup>(</sup>١) نقد النثر س ٧٩

 <sup>(</sup>٢) المصدر نفسه ص ٧٠ - ٨٢ . يلاحظ أن قدامة بن جعفر لم يقتصر في كتابه: « نقد النثر ، على نقد النثر .

لكن في نظرتهم هذه اضعافاً لوحدة القصيدة وتشجيعاً لتفككها وتباين اجزائها . فما اكثر ما تعثر في الشعر العربي على البيت الفريد بجسنه وما اقل ما تعثر على قصيدة حسنة بكاملها ، خالية من الحشو ، تستوي اجزاؤها في الحسن وينحصر موضوعها في فكرة واحدة موسعة . قال ابن الاثير : « ان الشاعر اذا اراد ان يشرح اموراً متعددة ذات معان محتلفة في شعره واحتاج الى الاطالة بان ينظم مئتي بيت او ثلاثمة بيت او اكثر من ذلك ، فانه لا يجيد في الجميع و لا في الكثير منه ، بل يجيد في جزء قليل . . . وعلى هذا قاني رأيت العجم يفضلون العرب في هذه النكتة . » ا

وبما أيعاب ايضاً على النقاد سنغفهم بالنفصيل الدقيق واسراف الشرح في مواضيع عدودة ، مثلا امحاث السرقات الشعرية في كتاب « الوساطة » وغيره و في كتاب « السرار البلاغة » للجرجاني ما يزيد على مئتي صفحة ، او اكثر من نصف الكتاب في بحث التشبيه والتمثيل والاستعارة والفروق بينها وتفاصيل انواعها ودقائقها ، هذا مع اغفالهم مواضيع احل شأناً واكثر شمولاً كالتوسع في بسطراركان البلاغة وعناصر الشعر .

وقد حبد النقاد ابتكار المعاني ، كما اشرنا سابقاً ، ٢ وانجكروا المسروق منها والمقتبس والمستلهم من غيره ، وبالغوا في العنت والتمحيص من هسده الناحية ، وانكروا تقييد الشعر بالاخلاق او بالدين ، كما مر بنا ، فحرروه من ناحية ، لكتهم قيدوه من ناحية اخرى . قيدوه بالاسلوب والقالب ولم مجفلوا بضرورة تطوره من هذه الناحية . فظل الشعر العربي موحد القافية – آلا فيما ندر – ذا اوزان تقليدية وابواب ومواضيع تقليدية . ولولا ثورة أبي نواس على الاسلوب وتجديد ابي العلاء في الموضوع لأمكننا القول ان تغير الشعر العربي في اسلوبه وموضوعه ، منذ العصر الاموي حتى العصور الحديثة ، كان معدوماً او غير جدير بالذكر .

بل أن بعضُ النقاد حاولوا أن يقيدوا عَلَى الشاعر معانية وألفاظه حين امكنهم

<sup>(</sup>١) المثل السائر س ٣٣٤

<sup>﴿ ﴿</sup> إِنَّ ﴾ مبدأ الطرافة والابتكار عبدُد ٤ من ١٣٧٪

ذلك . و شغفوا بالقياس على القديم فقالوا في احد ابيات المتنبي : « تعرّض فيـــه لوجوه من الطعن منها قوله سُداس وقد زعموا انها غير مرويّة للعرب وانما رثوي أحاد و ثلاث ورباع و عشار » ا ونقول : ما ضرّ ان يقول « سُداس » قياساً على أحاد و ثلاث ? وجاء في « الموازنة » : « وهذا الذي وصفه ابو تمام ضد ما نطقت به العرب » ٢ وايضاً : « هذا خلاف ما عليه العرب وضد ما يعرف من معانبها . » ٣

وقد حاول قدامة بن جعفر في « نقد الشعر » تقييد الشاعر بمعان محدودة و انفرد بين زملائه بهذه المحاولة غير الموفقة . قال انه « لما كانت فضائل الناس . . . . العقل والشجاعة والعدل والعفة ، كان القاصد لمدح الرجال بهذه الاربع الحصال مصيباً والمادح بغيرها مخطئا . . . وليس بين المرثية والمدحة فصل إلا ان يذكر في اللفظ ما يدل على انه لهالك ، مثل كان وتولى وقضى نحبه وما اشبه ذلك . » ؛

ونحن أذا لمنا النقاد على جمودهم نضع النبعة الاولى على الشعراء لان النقّد انحاً يستمد تطوره من تطور الفن وينسحب على أذياله . وقد بلغت محافظة الشعراء على سنّن الاقدمين انهم تقيدوا بالقافية الموسّحدة وعدوا تنويعها عجزاً .

## مسنأك التقديق بين الشعروالنثر

يلاحظ طه حسين في مقدمته لنقد النثر ° ان العرب « لما لم يفهمو ا من أرسطو الا ما قاله عن العبارة فانهم لم يلحظوا اي فارق بين ما هو شعروما هو خطابة ، وكل ما يفرق عندهم بين الشعر والنثرانما هو الوزن والقافية » . فهم لم يفهمو اكتاب «الشعر» لأرسطو الذي ترجمه متى بن يونس في القرن الرابع و لا اجادوا فهم كتاب الحطابة ( Rhetorica )

<sup>(</sup>١) الوساطة س ٨٤.

<sup>(</sup>٢) الموازنة ص ٩٥.

<sup>(</sup>٣) المُوَازَّنَة ايضًا من ٨٦ .

<sup>(</sup>٤) نقد النثر لقدامة بن جعفر ص ٣٠ بـ ٣٣٪.

<sup>(</sup>٥) مقدمة ﴿ نقدْ النَّهُ ﴾ ص١٧٠

ولا تعدم كتب النقد العربي محاولات في التفريق بن الشعر والنثر . فالصابيء يوى ان الشعر اغمض من النثر و اوجز ومواضعه تختلف عن مواضع النثر ، فهي في محموعها وصف وغزل و استجداء بينا مواضيع الترسل خطابية وعظية اخوانية . ويرى ان الاثير ان الفاظ الشعر غير الفاظ النثر . وللصابىء في الموضوع ملاحظة تشبه النقد الحديث الذي يجعل الشعر نقيض النثر . قال : فجميع ما يستحب في الاول (اي الشعر) يستكره في الثاني (اي النثر) ا

اكننا لا نخطىء اذا قلنا ان النقاد في امجاث البلاغة ووجوه البيان لم يفرقوا تفريقا واضحا بين الشعر والنثر . قال قدامة في « نقد النثر » : « وقد ذكرناالمعاني السي يصير بها الشعر حسناً وبالجودة موصوفاً ، والمعاني التي يصير بها قبيحا مردولا ، وقلنا ان الشعر كلام مؤلف فها حسن فسته فهو في الكلام (اي الهنثر) حسن ، وما قبح فيسمه فهو في الكلام قبيح . فكل ما ذكرناه هناك من اوصاف حد الشعر فاستعمله في الحطابة والترسل، وكل ما قلناه من معايبه فتجنبه ها هنا . » ٢ وقال العسكري في « الصناعتين » : « الكلام لجسن بسلاسته وسهولته ونصاعته وتخير لفظه . . . مع قلة ضراوته بل عدمها اصلاحتي لا يكون لها في الالفاظ اثو فتجد المنظوم مثل المنثور في سهولة مطلعه وجودة مقطعه وحسن رصفه وتأليفه وكال صوغه وتركيبه » . "

ويلاحظ طه احمد ابراهيم في كتاب « تاريخ النقد الادبي عند العرب " إ " » ان النقد الادبي عندهم ظهر في الشعر وظلت اكثر مجوئه في الشعر، وأن علم البيان ظهر . في النثر وظلت اكثر مجوئه في النثر « بل ان من البيانيين من يرى البلاغة والابداع في النثر وحده ، كصاحب « الطراز » ° وتلك ملاحظة لها قيمتها لكنها لا تخرج عن كونها تعميا . فكتب البيان حافلة بنقد الشعر وبالشواهد الشعرية ، كما هي عن كونها تعميا . فكتب البيان حافلة بنقد الشعر وبالشواهد الشعرية ، كما هي

<sup>(</sup>١) المثل السائر ص ٣٣٣ـــ ٣٣٤

<sup>(</sup>۲) نقد النثر ص ۸۳

<sup>(</sup>٣) الصناعتين (طبعة الاستانة ١٣٢٠ هـ) ص ٣٩ ــ ٤٠

<sup>(</sup>٤) ص ٦-٧ من « تاريخ النقد الادبي عند العرب»

<sup>( • )</sup> من كتب البيان المتأخرة

حافلة بنقد النثر ربالشواهد النثرية ، ومنها «اسرار البلاغة » و « نقد الشعر» و «نقد النثر» و «المثل السائر». الا ان هناك كتباً نقدية خاصة بالشعر كطبقات الشعراء لابن سلام و « الوساطة » للجرجاني و « الموازنة » للآمدى .

على ان ضعف التفريق بين الشعر والنثر في العصور الماضية لم يكن مقصورا على نقاد العرب. بل ان نقاد الافرنج ايضا جروا على هذه السنة فجعلوا اصــول البيان واحــدة الشعر والحطابة وغلبت على شعر شعرائهم المسحة الحطابية افرط تأثرهم بالبيان اللاتيني اليوناني.

جاء في كتاب « نوعات معاصرة في الادب الغربي » : «كان الانقلاب الرومنطيقي ثورة على طرق البيات الكلاسيكي التي سادت في اوروبا منذ القرن السادس عشر حتى الثمامن عشر » اذ كان الطلاب يمعنون في درس اللاتينية ولا يدرسون من الادب سوى الانشاء الحطابي والحطابة اللاتينية ، فتعودوا ان يكتبوا غير ما يفكرون وغير ما يشعرون وان ينظبوا ما يفهمه الجميع اي باساوب واضع لانه مخاطب الجماهير . . ولكن ظلت الاساليب الحطابية قوية التأثير في الرومنطيقيين بدليل ان لامرتين وهوغو وموسيه جعلوا شعرهم واضعاً منتظها يشبه الحطب التي و ضعت لتلقى . وقد ثار الرمزيون على هذا المنطق واضعاً منتظها يشبه الحطب التي و ضعت لتلقى . وقد ثار الرمزيون على هذا المنطق الكلاسيكي وحاولوا ان يستبدلوا بالمنطق العقلي منطقياً بديهياً إلهامياً لا مجتاج الى التسلسل والترتيب الذي يميز الانشاء العلمي او الحطابي . »

وليس غريباً ان يعتمد الشعراء والنقاد اصول البيان الحطابي في نظم الشعر او نقده ، لان كتاب ارسطو في الشعر يقتصر على اصول الشعر الدرامي او التراجيديا ولا يبحث في فلسفة الشعر المطلق ، على طريقة البرناسيين والرمزيين . كذلك لنجينوس الذي بحث سمو العبارة وجلالها في كتابه المسمى « في الجليل » لم يفر ق بين العبارة النثرية والعبارة الشعرية .

كل ذلك يدعونا ألى الاعتقاد بان النقد الحديث رحده قد اقام حداً فاصلًا بـين الشعر والحطابة ، وبين الشعر والنشر .



# مصادر البحث ١٠ مصادر امنية ني علم الجمال

| ٠١٠ است | Alain: | Système des beaux arts.   |
|---------|--------|---------------------------|
| _       |        | ( Paris, 2ème èd. 1926 ). |

- Alain: Vingt leçons sur les heaux-arts. ( Nrf - Paris 1931.)
  - 3. Alain: Préliminaires à l'esthétique. ( Nrf - Gallimard, Paris. 7ème éd. )
  - 4. Baudouin, Charles: Psychanalyse de l'art. (Paris, Librairie Félix Alcan, 1929)
- 5. Brèmond, Henri: La poèsie pure. Avec un débat sur le poésie par Robert de Souza ( Paris, Bernard Grasset, 1928)
  - 6. Hoursticq, Louis: L'art et la littérature. (Flammarion 1946).
  - Kant : Critique of Judgment.

Trans. by J. H. Bernard. (Macmillan & Co., London 1914).

- 8. Lalo, Ch.: Introduction à l'esthétique. ( Paris 1925 ).
  - 9. Lalo, Ch.: L'art et la morale. ( Paris 1922 )
- 10. Lesparre, A. de Gramont : Essai sur le sentiment esthétique.
  - ( Paris, L. Felix Alcan ). 11. Parker, de Witt: The Principles of Aesthetics. (Silver, Burdett & Co., 1920).
    - 12. Puffer E. D.: The Psychology of Beauty. ( Hongbton Mifflin & Co., 1905 ).
    - 13. Tolstoi, Leo: What is art? Trans. from the Russian hy Aylmen Maude. (N. Y. Thomas Crowell & Co. 1899).
    - 14. Revue de métaphysique et de morale. ( V. 43, 1936 ).

## ٠٠ مصادر اجتبية في النقد

### 1. Aristotle

De Poetica.

Trans. by Ingram Bywater. (TheWorks of Aristotle translated into English

Oxford 1924).

2. Brunetière, Fernand : Questions de Critique. (Paris, Calmann Lévy, éd. 1889).

3. France, Anatole: La vie littéraire. (Paris, Calmann Lévy, ed. 1898).

4. Longinus & English Criticism. by T. R. Heun, M. A. (Cambridge, 1934).

-101-

ے ۱ ــ قدامة بن جعفر ﴿ تُوفِّي ٣١٠ هـ ﴾ ﴿ «نقد الشعر» ( مطبعة الجوالب ، قسطنطينية ١٣٠٧ ه ) ۲ – قدامة بن جعفر 💎 ( ۳۱۰ هـ ) « نقد النش » تجقيق طه حسين وغبد الحميد العبادى ( القاهرة \_ مطبعة دار الكتب المصرية ١٩٣٣ ) م بع لَدُ الآمدي ، ابو القاسم الحسن بن بشر ( ٣٧١ هـ) « الوازنة بينُ ابي عام والبحتري » ( مطبعة الجوائب بالاستانة ١٣٢٠ هـ) ٤ – القاضي الجرجاني ، ابو الحسن علي بن عبد العزيز ( ٣٩٢ ه ) ﴿ الوساطة بين المتنبي وخصومه ﴾ ( طبع وشرح احمد عارف الزين صيدا ١٣٣١ هـ) ه - العسكري ، أبو هلال ( ١٩٥٥ م ) « الصناعين » ( شرح محمد امين الحانجي ـ مطبعة محمد علي بالازهر ، مصر ) ( ونسخة اخرى ، طبعة الاستآنة ١٣٢٠ هـ ) ابن رشيق القيرواني ( ٢٥٦ هـ ) « العبدة في صناعة الشعر و نقده » ( مطبعة امين هندية عصر ) ٧ - عبد القاهر الجرجاني (٧١) ه) « اسرار البلاغة » ( اصدرته دار المنار عصر ۱۹۳۹ م – ۸۳۵۸ ه ) عبد القاهر الجرجاني ﴿ (٤٧١ هِ )

۲ . مصادر عدید قدیمهٔ

« دلائل الاعجاز » ويآخره رسالة في البلاغة (طبع عطبعة السعادة ، مصر )

س ۹ ــ ابن الأثير الجزري ( ۱۳۷ هـ) « المثل السائر »

( الطبعة البهية عصر ١٣١٢ ه )

۱ ۸ مصادر عربیة صربته

٢ ــ طه احمد ابراهيم

« تاريخ النقد الادبي عند العرب من العصر الجاهلي الى القرن الرابع هـ » ( القاهرة ، مطبعة لجنة التأليف والترجمة والنشر ١٩٣٧)

الإك احد الشايب

ر اصول النقد الادبي » ( طبعة ثانية ــ مطبعة الاعتاد بحص ١٩٤٢ )

## فهرست

|         |                                                                                                                   | 2 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 |
|---------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------|
| <b></b> |                                                                                                                   | مقدمة                                   |
|         |                                                                                                                   | عہید ا                                  |
| . ٧     |                                                                                                                   | ﴿ كَيف ندوس الجمالُ                     |
| 1.1     | ات مشتركة                                                                                                         | 🚽 هل للغنون الجيلة ميز                  |
| ۱۳      |                                                                                                                   | الفن والطبيعة                           |
| : ۲+    |                                                                                                                   | علامات الجال                            |
| 4.4     |                                                                                                                   | . (1)ــــ الوحدة مع الثنو               |
| . ۲۳.   |                                                                                                                   | ﴿ ﴿ ﴾ توافق الاجزاء                     |
| 71      |                                                                                                                   | (٣) ـــ التناسب ﴿                       |
| 70      |                                                                                                                   | (١) ــ التوازن                          |
| <br>YV. |                                                                                                                   | (٥) ــ التدرج والتطور                   |
| `<br>YX |                                                                                                                   | لك_ التكرار                             |
| ٣٤      | لاسفة والسيكولوجيين                                                                                               | ﴿ تُعريف الجمال عند الفا                |
| · 44    |                                                                                                                   | 🏃 جمال الطبيعة وجمال ا                  |
| ٤٠      |                                                                                                                   | اثر الجمال في النفس                     |
| ٤٧      | بالله المناطقة | إِ مَا يَوْثُرُ فِي الاحكام الج         |
| o+      |                                                                                                                   | حوافر الفن                              |
| <br>وه  |                                                                                                                   | الفن والذكاء                            |

|                                       | 71                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                  | ب الفن                                                           | م ظائم                                |
|---------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------|------------------------------------------------------------------|---------------------------------------|
|                                       | <b>V</b> ٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                  | ــ على<br>سة الفنان                                              |                                       |
|                                       | ٨٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                  | ر الفن                                                           |                                       |
|                                       | ۸٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                  | ر ملى<br>ـــ المعنى فى الفن ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |                                       |
|                                       | ۸۳                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                  | – ہمنی ہی سن<br>– القالب فی الفن                                 |                                       |
|                                       | ۸٦ 🔏                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                  | ـــــــ العاطفة في الفن<br>إ ـــــ العاطفة في الفن               | •                                     |
|                                       | AA si                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                  | ا ـــــ العاطلة في الفن<br>إ ـــــ الايجاء في الفن               |                                       |
|                                       | the state of the s |                  |                                                                  |                                       |
| Part of                               | 15                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                  |                                                                  | الشعر                                 |
|                                       | 40                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                  | ـــــ الموسيقى<br>اا                                             | ,                                     |
|                                       | 40                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                  | ۱ ـــ التصویر<br>تــــــــــــــــــــــــــــــــــــ           |                                       |
|                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | A CHI            | و مد قوة الايحام<br>العداد ال                                    |                                       |
|                                       | 44                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | والعبوص والعباوص | ۽ ــ الايجاز والصعوبة .<br>الدادادا: ال                          |                                       |
|                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ( r              | ر ـــ الالفاظ في الشعر<br>المارات الشهر                          |                                       |
|                                       | 1.1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                  | • ــ العاطفة في الشعر .<br>• ـ الدسم :                           |                                       |
| e e e e e e e e e e e e e e e e e e e | 1.7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                  | ١ _ الفكرة                                                       | 7.0                                   |
|                                       | 1.7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                  | ر ــ الموضوع ﴿ ﴿ أَ                                              |                                       |
|                                       | 1.7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                  | في الشعر الصافي                                                  |                                       |
|                                       | 111                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                  |                                                                  | النثر                                 |
|                                       | 110                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                  | الجالي عند العرب                                                 |                                       |
|                                       | 117,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                  | ١ ــ مبدأ الوحدة ﴿ ﴿                                             | -e I                                  |
| 4                                     | 177                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                  | ٢ ـــ مبدأ التقوية<br>* النام                                    | and the second                        |
| 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 | 146                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | . سا             | ٧ ــ مبدأ الغاو.<br>* ١٠٠٠ العاو                                 |                                       |
| #                                     | NYV VI CO                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | بتكار            | ع مبدآ الطرافة والا<br>تابيد                                     |                                       |
|                                       | 144                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                  | ه ــ مبدأ الغموض                                                 | Ţ.                                    |
|                                       | 14.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                  | ٣ ــ الموسيقى اللفظية                                            | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |
|                                       | 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | - YOA -          | Ar,                                                              |                                       |
|                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                  |                                                                  |                                       |

|   | 14.    | ٧ – الشعر و الآخلاق : نظرية الفن للفن |
|---|--------|---------------------------------------|
|   | 14:    | ٨ ــــ الشعر والعلم                   |
| * | 16.    | ٩ ــ مواضيع الشعر والفاظه             |
|   | 11.    | ٠١٠ المعنى والمبنى                    |
|   | 124    | يبوب النقد العربي                     |
|   | 189    | مسألة التفريق بين الشعر وألنثو        |
|   | 104    | عادر البحث                            |
|   | 104    | ١ – مصادر احتلية في علم الحال         |
|   | 101, - | ٧ — مصادر اجنبية في النقد             |
|   | 100    | ٣ – مصادر عربية قديمة                 |
|   |        | و <u>ـ ممادر عربة حديثة</u>           |

